
 

بية المقارنة )ترجمة حنان محمود عبد الرحيم(.  م. براي وآخرون )محررون(، طرائق ونهُج البحث في التر
بية المتحدة   10.18502/e48sx983_8 (:DOI) . المعرف الرقمي٠٢٠٢نولدِج إي: الإمارات العر

541 

 
 
 

  8 

 مقارنة الثقافات
يس  يالية لدى 54 ، ص5001طرح كاتب الرحلات المعروف )جان مور ( سؤالاً عن حقيقة النزعة الإمبر

ية )واتكنز  برز تساؤل آخر حول ما إذا كان "المتعلمّ الصيني" في رؤ يطانيين، و بيغز البر ( يتمسّك دوماً بتقدير 5991و
ياً نحو التفوقّ )لي  يون بالجدّية وحدها، أم يمتل كون فوق ذلك حافزاً قو عالٍ للتعليم، وهل يتميزّ الطلاب الآسيو

 ، ص5009(. وأثيرت الشكوك أيضًا بشأن وجود "بيداغوجيا صينية مميزة" كما أوحى )راو وتشان 51 ، ص5991
بشأن ما إذا كان ا50 لطلاب الفنلنديون يحظون بأفضلية ثقافية تساعدهم على تكرار التفوق في اختبارات برنامج (، و

 5002و 5000( الذي أجرته منظمة التعاون الاقتصادي والتنمية خلال أعوام PISAالتقييم الدولي للطلاب )
ير لجنة آيسلن في 5055و 5009و 5001و يقيا سنة . ودار النقاش كذلك حول مدى وجاهة ما أعلنه تقر جنوب إفر

من أنّ "الممارسة التعليمية يجب أن تدرك أنّها تتعامل مع طفل بانتو تشكلّ في أحضان ثقافة البانتو، وتعلمّ لغة  5915
(. وتواصل الجدل حول 571 ، ص5994البانتو، وتشرب قيماً وميولاً وأنماط سلوك على يد أم بانتو" )كالواي 

يك فرفورد( و يقيا سنة مدى صحة تصريح )هندر ير شؤون السكان الأصليين في جنوب إفر حين قال إنّ "لا  5914ز
بي إلا في نطاق بعض أشكال العمل" )كالواي   (.572 ، ص5994مكان للبانتو في المجتمع الأورو

يتضّح أنّ العوامل الثقافية ترتبط بالتعليم وتوُجهّ ال كثير من مساراته، ولم يشكّك في ذلك سوى قلة، كما لاحظ 
 (:20–59 ، ص5000ل كسندر )أ

تتجلىّ الحياة في المدارس والفصول باعتبارها امتداداً للمجتمع الأوسع لا كياناً منفصلاً عنه، فالثقافة لا 
ين ملامح  تنتهي عند بوابة المدرسة، وإنمّا تترك القيم المؤثرة في جوانب الحياة الوطنية بصماتها في تكو

 الحياة المدرسية وحركتها الداخلية.

أنّ الثقافة تحتل موقع الصدارة في التحليل والفهم المقارن وتغدو الركيزة ال كبرى في  20بينّ )أل كسندر( في الصفحة 
 النظم التعليمية الوطنية.

يتطلبّ البحث المقارن بين الثقافات قدراً من اليقظة، إذ قد يوُاجهَ الباحثون بتهم الانزلاق نحو الصور النمطية أو 
الثقافة على أنّها وحدة صلبة أو المبالغة في أثرها ضمن عالم يضجّ بتفاعلات معقّدة ومؤثرات متشابكة. وقد التعامل مع 

يس  يالية على النحو 54 ، ص5001جاء ردّ )مور يطانيون ينزعون فعلاً إلى الإمبر ( على تساؤلها حول ما إذا كان البر
 الآتي:

https://www.doi.org/10.18502/e48sx983_8


 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  641
 

يالية في يطانيين بالنزعة الإمبر ما خلا آخرون منها، وكان ذلك رهناً بالطبقة والعمر والطبع اتسّم بعض البر
بغيرها من عوامل شتى تجعل فكرة  بصحة الجسد و بمصير الاستثمارات و بأوضاع البلاد و والدين و

 الإجماع الوطني بشأن أي قضية فرضية جوفاء.

( التي أكدّت ما ينُسب 5991( و)يانغ 5991( في فصله من كتاب المتعلمّ الصيني بآراء )هو 5991استشهد )لي 
ية وتقدير رفيع للتعليم. وقد  يين على وجه أعم، من جدّ واجتهاد ودافعية قو ً إلى الطلاب الصينيين، بل والآسيو عادة
أبلغ كثير من المعلمّين الذين عملوا في مجتمعات وصُفت بما يعُرف على نطاق واسع ب  "ثقافات الإرث ال كونفوشيوسي" 

ية  عن انطباعات مشابهة. غير أنّ التساؤل يظل قائماً حول مدى صواب هذه التوصيفات، وهل هي سمات حصر
لطلاب تلك الثقافات. وقد نبهّ )لي( القراّء إلى مخاطر التعميم المفرط، كما ذكرّ هو و)مانزون( في الفصل التاسع من 

ُناقش على نحو جماعي يجب النظر إليها في سياق ا ختيارات الأفراد لها". وفي كتاب إعادة هذا الكتاب بأنّ "القيم حين ت
بيين"  النظر في المتعلمّ الصيني حذّر )تشان( و)راو( بدورهما من مخاطر إقامة "تمييز ثنائي بين الطلاب الصينيين والغر

 (.259 أ، ص5009ومن "افتراض تجانس الشعب الصيني" )
إلى  5000لعام  PISA( في معرض تناوله أداء التلاميذ في فنلندا ضمن دراسة 41 ، ص5005أشار )فاليِيارفي 

أنّ العوامل الثقافية شكّلت عنصراً مؤثراً، ورأى أنّ من بين مكونّاتها التجانس الثقافي الذي جعل من اليسير نسبياً في 
ير ا لنظام التعليمي. كما لفت )فاليِيارفي( إلى فنلندا التوصّل إلى تفاهم مشترك حول سياسة التعليم الوطنية ووسائل تطو

انخراط الطلاب في القراءة وإلى التواصل الثقافي بين الآباء والأبناء، واستشهد بما تحظى به المساواة في فرص التعليم 
 من قيمة ثقافية كبرى في فنلندا.

إذ استنتج أنّ الأطفال الفنلنديين  ( تفسيراً آخر للإنجاز البارز الذي حققه تلاميذ فنلندا،5005قدّم )لينناكولا 
يعُزى ذلك إلى ما أعقب حركة الإصلاح  نشؤوا عبر قرون من التقاليد الثقافية على احترام راسخ لمهارة القراءة. و

با ) (، حين تحدّى )مارتن لوثر( وآخرون الممارسات ال كنسية الكاثوليكية 5149–5157البروتستانتي في شمال أورو
المألوف بل والضروري أن يقرأ الآباء الكتاب المقدّس لأبنائهم، خلافاً لما كان شائعاً من قصر  السائدة، فأصبح من

قراءة الكتاب المقدّس على رجال الدين في التقاليد الكاثوليكية. ومنذ القرن السادس عشر، حين كانت فنلندا جزءاً 
يد، غدت القدرة على القراءة شرطًا لتلقّي الأسرار المقدّ  برام عقد الزواج المسيحي. وكانت مهارات من السو سة ولإ

يت، حيث كان الإخفاق فيها يجلب العار  ية تعُرف ب  كينكير القراءة عند الأطفال تُختبر علناً في احتفالات سنو
يحرم صاحبه من الإذن بالزواج )لينناكولا  (. ونتيجة لذلك نشأ معظم أطفال فنلندا على 91–92 ، ص5005و

 يتمتعّ كلا والديها بالقدرة على القراءة والكتابة. مدى قرون في أسر
ير تعليم الفصل  يختلف السؤال الأخير المطروح في مطلع هذا الفصل، حيث استخُدمت الفوارق الثقافية لتبر
يقيا آنذاك كانت  ية الواضحة في جنوب إفر العنصري، اختلافاً حاداً عن الأمثلة السابقة. ومع أنّ المواقف العنصر

بية يعترفون بوجود قدر معتبر من الحقيقة تخدم م صالح النخبة الاقتصادية والسياسية، فإنّ كثيراً من الباحثين في التر
بة الفنلندية ومن ثقافات الإرث ال كونفوشيوسي. ومع أنّ التأثيرات الثقافية في التعليم  في الأمثلة المستقاة من التجر



 641       مقارنة الثقافات

ثين يحجمون عن الجزم بماهيتها، لأنّها من أعسر ما يمكن فصله عن غيره، تكاد تجُمع عليها الدراسات، فإنّ معظم الباح
وما يقُال عنها يبقى في غالب الأحيان هشّ الأساس، إذ يسهل تضخيم أثر ثقافة معينة أو إساءة تقديره في عالم شديد 

ات بالوقوع في فخ التنميط التشابك والتداخل. والأسوأ أنّ من يتصدّى لوصف أثر الثقافة في التعليم قد يواجه اتهام
بيغز  ية. ولهذا يبدو الفارق شاسعاً بين ما حظيت به كتب المتعلمّ الصيني )واتكنز و بما بالعنصر ( وتعليم المتعلمّ 5991ور

بيغز  ب( من تقدير علمي، وما كان 5009( وإعادة النظر في المتعلمّ الصيني )تشان وراو 5005الصيني )واتكنز و
يقي الأسود"، إذ تعُدَّ الأعمال الأولى محاولة جادة لل كشف عن أسباب التفوق سيسُتقبل به كتاب ب عنوان "المتعلمّ الإفر

الدراسي الاستثنائي لطلاب ثقافات الإرث ال كونفوشيوسي، وهو تفوق لا يخلو من مفارقات بالنظر إلى السياسات 
 ً يس، في حين لا يتجاوز الثاني كونه استمرار ير التعليم الاستعماري التعليمية وأساليب التدر ا للأدبيات التي شُيدّت لتبر

يقي الأسود". يقيا، وكأنّ المسألة كلها تخ تزل في "المتعلمّ الإفر  وتعليم الفصل العنصري في جنوب إفر
استند المؤلف إلى هذه الاعتبارات ووجهّ هذا الفصل إلى مناقشة التحديات الفلسفية والمنهجية التي يواجهها 

محاولتهم المقارنة بين التعليم في ثقافات متعددة. وقسمّ عرضه إلى قسمين أساسيين؛ أحدهما تناول  الباحثون عند
يف الثقافة وكيفية فهمها في سياقات مختلفة،  بولوجية والسوسيولوجية المرتبطة بتعر يخية والفلسفية والأنثرو الأسئلة التار

ب بات. وسعى المؤلف إلى والآخر تناول الأسئلة المنهجية المرتبطة بالبحث التر وي عبر الثقافات وما يرافقه من صعو
ين  ين بارز ية المعاصرة، معتمداً على أعمال مفكر بو بلورة فهم أكثر تفصيلاً للثقافة مما يظهر في كثير من البحوث التر
يجمونت  برت بوكوك( و)ستيوارت هال( و)غيرت هوفستيد( و)ز مثل )يوهان هيردر( و)رايموند وليامز( و)رو

برت ب بوي عبر الثقافات بالرجوع إلى إسهامات كل من )رو اومان(. كما عرض القضايا المنهجية في البحث التر
بين أل كسندر( و)فاندرا ماسمان(. بي ن( و)رو يف تو  ليفاين( و)جوز

ية ومتم يزة يتوقف بناء استدلالات متينة في إطار الدراسات المقارنة على أن تتم المقارنة بين كيانات محددة الهو
ية، وجب عليهم أن  عن غيرها. فإذا أراد الباحثون أن يستندوا إلى مقارنة بين ثقافتين كي يبلوروا نتائج ذات قوة تفسير
يحددوا بوضوح ماهية كل ثقافة وأن يتأكدوا مما يجعلها مختلفة عن الأخرى. فإذا أرادوا أن يطرحوا مثلاً قولاً من 

 ً ا احتراماً رفيعاً للتعليم"، فإنّ عليهم أن يضعوا في اعتبارهم أنّ مثل هذا القول قبيل "المتعلمون الصينيون يكنوّن دائم
الحاسم يعني بالضرورة أنّ كل أفراد هذه الجماعة يتميزون بهذه السمة. كما أنهّ ينطوي على أنّ هذه السمة تمثل خاصية 

ية أفراد الجماعة، بحيث يصبح احترام التعليم شرطًا لازماً ية في هو ف باعتبارها  جوهر َّّ يحدد الانتماء إلى الجماعة التي تصُن
 "الصينيين".

بية المقارنة بين الثقافات في إرساء قدر أكبر من  يفات في بحوث التر يسهم الانتباه إلى ضبط المفاهيم والتعر
متعددة، وهي الصرامة المنهجية في هذا الميدان، إذ تقوم هذه البحوث في جوهرها على مقارنات تعليمية عبر ثقافات 

ية. ومن أبرز الأمثلة على ذلك الدراسات الدولية للتحصيل الدراسي التي  بو مقارنات شائعة ومتكررة في الدراسات التر
يم التحصيل الدراسي ) ( وكذلك الدراسات التي يشرف عليها برنامج التقييم IEAأُنجزت برعاية الرابطة الدولية لتقو

يفضي التحليل الثانوي لنتائج هذه الدراسات إلى سعي معقدّ لاستخلاص  (. وغالباً ماPISAالدولي للطلاب )
يات التحصيل، غير أنّ أول منزلق يظهر في هذا السياق يتمثل في الانتقال من  العوامل الثقافية التي قد ترتبط بمستو



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  641
 

فة. وهذا الخلط لا يصح الحديث عن الدولة إلى الحديث عن الثقافة، بل وفي الخلط بين مفاهيم الأمة والدولة والثقا
ير الثقافة على أنّها كيان واحد متجانس ومنعزل خطأ واضح. وقد أسهمت الصورة المتوارثة عن  علمياً، تماماً كما أنّ تصو
يعبر الجبال الوعرة ليصل إلى قبيلة نائية  يقه في الغابات ال كثيفة و يشق طر بولوجيا يعتمر القبعة الاستوائية و عالم أنثرو

بما بدرجة أكبر معزولة في  ين تصورّات مبسّطة عن المقارنة بين الثقافات، ر يسجلّ ممارساتها وعاداتها، في تكو وديانها و
بولوجية في دراسة  ُثار تساؤلات مشروعة حول مدى صدقية وموثوقية المنظورات الأنثرو ر عادة. ولهذا ت َّّ ُتصو مما ي

بية عبر الثقافات، ولا سيما تلك المناهج القديمة ا لتي ما زالت تؤثرّ في كثير من الدراسات المعاصرة. وفي عالم لم يعد التر
بولوجية القديمة صالحة لتوجيه  يسمح بوجود عزلة ثقافية كالتي صُورِّت عن قبائل بورنيو، لم تعد هذه الرؤى الأنثرو

أجل بناء تصورّ أوسع  البحث المقارن، بل يصبح من الأجدى التوجهّ إلى المنظورات السوسيولوجية لمفهوم الثقافة من
وأكثر عمقاً يعكس تعددية الثقافات وتشابكها وتداخلها في عالم يتسّم بازدياد التعددية والتنوع والاعتماد المتبادل 

 والاندماج والتعقيد.

يف الثقافات ووصفها  تعر
ية حول ماهية الثقافة نفسها، إذ يطُرح التساؤل عماّ تشمله طبي بأي وسائل يمكن يتركزّ أول الأسئلة المحور عتها، و

ية، وكيف ينعكس تأثيرها في  بو إدراكها والتعرفّ عليها، وما النتائج التي تخلفّها في السياقات الاجتماعية والتر
 الممارسات والعمليات المختلفة.

ين الكبار في ميدان الثقافة كما تشهد على ذلك مؤل فاته الصادرة اعتبر )رايموند وليامز(، الذي يعُدَّ في طليعة المنظّر
بما تدخل 5991و 5995و 5995أعوام  ية، ور ، أنّ كلمة "ثقافة" تمثل واحدة من أعقد الكلمات في اللغة الإنجليز

(. وأوضح أنّ هذا التعقيد "ينشأ من سببين 97 ، ص5991ضمن أكثر كلمتين أو ثلاث كلمات إثارة للتعقيد )
يخي المركب للكلمة ع بية، وثانيهما، وهو الأهم، أنّ الكلمة متداخلين؛ أولهما التطور التار بر عدد من اللغات الأورو

ية متمايزة، بل ومتعارضة في كثير من الأحيان، وفي  أصبحت تسُتعمل للدلالة على مفاهيم رئيسية في مجالات فكر
 أنساق متعددة من التفكير يصعب التوفيق بينها".

 التطور التاريخي لمفهوم الثقافة
بوجه خاص المحاصيل أو الحيوانات" )وليامز ظهر مصطلح الثقافة  في استعمالاته الأولى ليعني "رعاية شيء ما، و

بعد ذلك اتسع معناه عبر الاستعارة ليسُتخدم في الإشارة إلى عملية التطور الإنساني، كما في قول 97 ، ص5991 (. و
بز  ية إلا في منتصف القرن  ( "ثقافة عقولهم"، إلا أنّ الكلمة لم تدخل التداول الشائع في5115)هو اللغة الإنجليز

يبينّ )وليامز( أنّ مفهوم "تهذيب الذات" المعروف في تقاليد الإرث ال كونفوشيوسي ظل حاضراً  التاسع عشر. و
ية وأخلاقية، غير أنّ إنجلترا القرن الثامن عشر شهدت تطوراً مغايراً حين اكتسبت كلمتا "التهذيب"  بوصفه قيمة فكر

ب" د لالات متصلة بالطبقة الاجتماعية، فتحولّ المفهوم من قيمة أخلاقية عامة إلى علامة على الانتماء و"المهذَّّ
 الطبقي.



 641       مقارنة الثقافات

، وكانت تحمل في دلالتها معنى الدخول Kulturودونّتها بصيغة  Cultureأخذت اللغة الألمانية الكلمة الفرنسية 
يشير )باومان في مسار التمدّن والتهذيب أو عملية الارتقاء نحو حالة أكث (، مستنداً إلى 12 ، ص5055ر تحضرّاً. و

 أعمال )فيليب بينيتون(، إلى أنّ فكرة الثقافة في لحظة نشأتها الأولى قد تميزّت بجملة من الخصائص:

يقوم هذا التصور على مسلمّة مفادها أنّ المثال الأسمى للطبيعة الإنسانية يظل واحداً لا يتغيرّ باختلاف 
با هي التي اكتشفت هذا المثال وصاغت حدوده ورسخته من الأمم أو الأم كنة أو الأزمنة، وأنّ أورو

بة  ية تجعل من التجر خلال نماذج الحياة الفردية والجماعية فيها، وهو ما يعبرّ عن نزعة أورومركز
بية مرجعاً وحيداً لتحديد جوهر الإنسان.  الأورو

)هيردر( في أواخر القرن الثامن عشر لأنه رفض الفكرة التي سادت برزت أهمية خاصة لموقف الفيلسوف الألماني 
بية  آنذاك حول وجود مسار موحدّ للتطور الإنساني. وقد وجهّ نقداً شديداً حتى لمجرد التصور بوجود "ثقافة أورو

با إلى مرتبة النموذج الأعلى، بل انصرف إلى 99 ، ص5991متفوقة" )وليامز  براز (، ولم يقبل أن ترُفع أورو إ
التمايزات بين الثقافات واختلاف مساراتها. وتمثل إسهامه الأكبر في إدخال مفهوم "الثقافات" بصيغة الجمع، وهو ما 

( ابتكاراً حاسماً غيرّ مسار التفكير في معنى الثقافة. فقد شدّد )هيردر( على أنّ لكل 99 ، ص5991اعتبره )وليامز 
لأمم الأخرى، وأنّ كل عصر يطبع ثقافته بطابعه، وأنّ الجماعات أمة ثقافة خاصة بها تختلف عن ثقافات ا

ًا عن  الاجتماعية والاقتصادية داخل الأمة الواحدة تمتلك هي الأخرى ثقافات متمايزة. وهكذا لم يعد الحديث ممكن
هذا المنطلق  ثقافة واحدة موحدّة، بل أصبح لا بد من الاعتراف بتعدد الثقافات واختلافها في المكان والزمان. ومن

برزت أسئلة ملحةّ حول إمكان إجراء المقارنة بين هذه الثقافات، وحول الأساليب التي تتيح دراسة الفوارق داخل 
 الثقافة الواحدة نفسها بين طبقاتها وفئاتها المختلفة.

 ، ص5991مز استخدمت الثقافة في أحد معانيها لوصف "عملية عامة من التطور العقلي والروحي والجمالي" )وليا
(، غير أنّ العلوم الاجتماعية الحديثة وظّفت هذا المصطلح في سياق آخر ارتبط بخط فكري يبدأ من )هيردر( 97

ية ) يمتد إلى كتاب )كلم( التاريخ الثقافي العام للبشر ( ثم إلى كتاب )تايلور( الثقافة البدائية 5915–5942و
مستقلاً، تسُتعمل أحياناً على نحو عام وأحياناً على نحو محدد، لتشير (. وفي هذه المؤلفات ظهرت الثقافة اسماً 5970)

إلى أسلوب حياة بعينه، سواء أكان أسلوب حياة شعب بعينه أو عصر من العصور أو جماعة اجتماعية أو الإنسانية 
بخاصة ال ية، و نشاط الفني: فالثقافة هي كلها. وكثيراً ما استعُملت الكلمة أيضًا للدلالة على "الأعمال والممارسات الفكر

(. غير أنّ هذا الاستعمال الفكري 90 ، ص5991الموسيقى والأدب والرسم والنحت والمسرح والسينما" )وليامز 
يكفينا أن نسجلّ أنّ الثقافة، حين تعبر بهذه الصيغة عن قيم جماعة بعينها،  والجمالي ليس موضوع اهتمامنا المباشر هنا، و

ية تتصل بطبيعة 5915ها )كل كهون فإنها تؤدي وظيفة أوضح (، إذ رأى أنّ الثقافة تستجيب لأسئلة إنسانية جوهر
بعلاقة الإنسان بالعمل. بعلاقة الإنسان بسائر البشر، و بعلاقة الإنسان بالطبيعة، و ية، و  النفس البشر

  



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  651
 

قافة من اعتماد انطلقت معظم المحاولات الرامية إلى تحديد معنى "صحيح" أو "سليم" أو "علمي" لمصطلح الث
يعُد هذا الاعتماد أمراً اعتباطياً، وتكمن في هذا  يكية الشمالية معياراً يقُاس عليه. و بولوجيا الأمر استعماله في الأنثرو
بية  الاعتباطية بعض الأسباب التي دفعتني إلى الدفاع عن تبنيّ المنظورات السوسيولوجية المعاصرة في دراسة التر

يكي الشمالي الذي تبنتّه )ماسيمان(. مقارنة بين الثقافات، ب بولوجي الأمر دلاً من الاقتصار مثلاً على المنظور الأنثرو
 ، ص5991وعند السعي إلى بناء فهم لمفهوم الثقافة لأغراض المقارنة، يكتسب معنى خاصًا ما أشار إليه )وليامز 

 ( بقوله:95

بولوجي ا الثقافية على الإنتاج المادي، بينما ركزّت في ركزّت الإشارة إلى الثقافة في علم الآثار والأنثرو
 التاريخ والدراسات الثقافية على النظم التي تعُنى بالمعنى والرمز.

ية في آن واحد.  تقتضي المقارنة بين النظم التعليمية في الثقافات المتعددة تناول جانبي الإنتاج المادي والنظم الرمز
يعُد المنهج الدراسي نموذجاً واضحاً  ينطبق الأمر كذلك على السياسات و يجمع بين البعد المادي والبعد الرمزي، و

ية. بو  التعليمية والمواد التعليمية التي تسُتعمل في الممارسة التر
ية اهتمامها الأساسي بالنظم الدلالية كما هو واضح في حقل الدراسات الثقافية،  بولوجيا الرمز خصّت الأنثرو

بولوجيا الثقا يبرز كتاب )واجنربخلاف الأنثرو ( اختراع الثقافة بوصفه 5995 فية التي ارتبطت بالإنتاج المادي. و
نصًا تأسيسياً في هذا الاتجاه، إذ دعا إلى تجاوز النظرة التي ترى في الثقافة كياناً ثابتاً يُحدّد حياة الأفراد، وأكدّ على 

يشاركون في صياغة الثقافة عبر ضرورة النظر إليها كعملية جدلية دينامية ينخرط فيها الناس ضمن  بيئاتهم الاجتماعية، و
إعادة استخدام الرموز السائدة بطرائق جديدة تولدّ معاني مختلفة. وتتضح هذه الجدلية في تنوعّ الألفاظ التي 
استخُدمت عبر الأزمنة للدلالة على المتعلم، إذ قيل تلميذ أو صبي مدرسة أو فتاة مدرسة، وقيل متدربّ أو متعلم 
يد، واستخُدمت ألقاب أكاديمية مثل باحث أو ناقد أو  بالممارسة، كما استعُملت أوصاف أخرى مثل تابع أو مر
طالب، بل ظهر في العصر الحديث تعبير متعلم مدى الحياة. وكل لفظ من هذه الألفاظ يرتبط بمنظومة قيم محددة 

يمنح المتعلم دوراً مختلفاً تبعاً لتغير التصورات الثقافية  يعني ذلك أنّ الناس و يخية والاجتماعية. و عبر السياقات التار
يضفون عليها معاني تتباين فيما بينهم، فتتجلىّ الثقافة  الذين يشتركون في ثقافة معينة هم الذين يصوغون هذه الرموز، و

امل المتداخلة التي لا كياناً مغلقاً بسمات ثابتة، بل قوة منتجة تتشكّل من تجمع واسع وغير متماسك تماماً من العو
 تمارس تأثيرها على الأفراد وفي الوقت نفسه تتأثر بهم.

ُنظر إليهما باعتبارهما الأكثر أهمية في اهتمامات علماء  يفين للثقافة ي قاد هذا العرض إلى استخلاص تعر
يف الذي يشير إلى "أسلوب حياة مميز، سواء  بولوجيا، وهو التعر يف الأول في إطار الأنثرو الاجتماع. فجاء التعر

يخية محددة أو بجماعة اجت ، ص 5991ماعية أو بالإنسانية جمعاء" )وليامز ارتبط بشعب من الشعوب أو بفترة تار
يتهم. ووفقاً 90 يعبرّون من خلالها عن هو يحتوي هذا الأسلوب على القيم والمعاني التي يشترك فيها أعضاء الجماعة و (. و

ية )كيسنغ( فإنّ الثقافة "ترتبط بالأفعال والأفكار والمنتجات المادية التي يتعلمّها الأفراد في التقاليد التي ينتمون  لرؤ



 656       مقارنة الثقافات

يولونها التقدير" ) يتبادلونها فيما بينهم، و (. وانطلاقاً من هذا الإطار، بنت )ماسيمان( 51، ص 5910إليها، و
بولوجية للثقافة ) بتها الأنثرو  ( على افتراض أساسه أنّ:554، ص 5052مقار

ذهنية التي تتجلى في طرائق تمتد دلالة الثقافة لتشمل جميع جوانب الحياة الإنسانية، إذ تتضمن الأبعاد ال
التفكير والقيم، والأبعاد الاجتماعية التي تتمثل في أشكال العلاقات داخل الأسرة ومع المؤسسات 
بة، فضلاً عن الأبعاد المادية التي تظهر  ية التي تتجسد في اللغات المنطوقة والمكتو ال كبرى، والأبعاد اللغو

ا. وتشمل الثقافة كذلك الرموز التي يتقاسمها الناس، مثل في جسد الإنسان وفي البيئة التي يعيش فيه
أشكال التعبير الكتابي أو الفني من موسيقى ورسم ونحت، كما تمتد إلى علاقة الأفراد بمحيطهم الطبيعي، 

يعتمد عليها في تنظيم حياته.  وإلى التقنيات التي يبتكرها المجتمع و

يف الثاني للثقافة عن التوجه الأ بولوجي، غير أنهّ لم يقف عند حدود الإشارة إلى المعاني المشتركة داخل انبثق التعر نثرو
ف به  َّّ الجماعات، بل ذهب أبعد من ذلك حين ركزّ على "البعد الرمزي، وعلى ما تؤديه الثقافة من وظائف أكثر مما تعُر

ليس بوصفها مجرد (. وفي الدراسات الثقافية بوجه خاص، تبرز الثقافة 525، ص 5995من ماهيات" )بوكوك 
أسلوب حياة مميز يرتبط بالآثار المادية التي تعُرفّ شعباً أو فترة أو جماعة، بل بوصفها "نسقاً من الممارسات التي يتم 

(. وتقوم اللغة في قلب هذا النسق، لأنها 522، ص 5995من خلالها إنتاج المعاني وتبادلها داخل الجماعة" )بوكوك 
يفُهم مصطلح اللغة هنا فهماً موسعاً، إذ يشمل تتيح من خلال نظامها الم شترك إمكان التواصل الدالّ بين الأفراد. و

ُنتج المعنى وتحولّه إلى وسيلة للتعبير: "فأي نظام للتواصل يستند إلى العلامات في  كل أنظمة العلامات والرموز التي ت
ية تتيح ل نا أن نتخاطب تخاطباً ذا معنى حول العالم" )بوكوك الإشارة إلى الأشياء في العالم الواقعي يعُد عملية رمز

 (.522، ص 5995
تدُركَ أنظمة العلامات والرموز عادةً في صورة الكلمات التي تتألف منها اللغة، غير أنّها تمتد أيضًا لتشمل الأشياء 

بولوجية لها في ا بة الأنثرو ية للثقافة والمقار بة الرمز يظهر الفارق بين المقار ر بها الأهمية الكامنة المادية. و َّّ ل كيفية التي تفُس
ُلزم به بعض الأطفال، أو الملابس التي يختارها  وراء الشيء المادي. ولعلّ أبرز الأمثلة على ذلك الزي المدرسي الذي ي

ية، إذ تتح ول التلاميذ حين يكونون في غياب إلزام بالزي الموحدّ، بما تحمله أو لا تحمله من شعارات العلامات التجار
ية تنقل معاني وتُجسّد مضامين ثقافية. ياء في حد ذاتها إلى علامات رمز  هذه الأز

يفاً للثقافة باعتبارها "المعاني المشتركة وأنماط العيش التي تجمع الناس"، في حين  بولوجيا الثقافية تعر تقدّم الأنثرو
يفاً مغايراً يركزّ على أنّ الثقافة هي "الممارسات التي ينُتج من خلالها  تقدّم الدراسات الثقافية والفروع المرتبطة بها تعر

يفين أنّهما ليسا متناقضين بقدر ما يختلفان في 524، ص 5995المعنى" )بوكوك  يكشف التأمل في هذين التعر (. و
ً ومعاني  ية للثقافة بوصفها أسلوب حياة متكامل يعكس قيما يات الجوهر مجال التركيز؛ فالأول يولي عناية بالمحتو

شتركة، بينما يوجهّ الثاني اهتمامه إلى الإجراءات والممارسات التي تتيح إنتاج هذه المعاني وتبادلها داخل الجماعة. م
بنيته  ولهذا يتجه التحليل الثقافي الذي يميز الاتجاه الثاني إلى البحث عن طرائق إنتاج الدلالة عبر "ترتيب الحدث و



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  651
 

ية ونموذجه المنظم" )بوكوك  ياً يفسر 521ص ، 5995الرمز ية بوصفه إطاراً نظر (، الأمر الذي صاغ مفهوم البنيو
 كيفية توليد المعنى.

 مفهوم الثقافة الوطنية في السياقات المجتمعية الحديثة
ية في  ية الثقافية يتمثل في الثقافة الوطنية، بينما كانت الهو يظهر في المجتمعات الحديثة أنّ أبرز أشكال التعبير عن الهو

عات ما قبل الحديثة تصُاغ في إطار الانتماء إلى قبيلة أو دين أو إقليم جغرافي. غير أنّ بروز الدولة القومية المجتم
ية  باعتبارها الكيان السياسي المهيمن في الحداثة أدى إلى تراجع تلك الأشكال من الانتماءات التقليدية وصعود هو

ية. ولهذا السبب كثيراً ما جرى الخلط بين مفهومي الأمة والثقافة وطنية جامعة تستمد شرعيتها من فكرة الثقافة الوطن
بية، إذ حاول الباحثون أن يفسروا عبر هذا الدمج ما إذا كانت عوامل ثقافية محددة قد  في البحوث المقارنة في التر

يم الطلبة ) بذلك يتجه النقاش إلى (. PISAساعدت مثلاً في تفسير نجاح فنلندا المتكرر في نتائج البرنامج الدولي لتقو و
 السؤال الجوهري المتعلق بدلالة مفهوم الثقافة الوطنية.

( الذي عرّف الثقافة الوطنية بأنها خطاب بالمعنى الواسع للكلمة، 595، ص 5994أتابع هنا طرح )هول( )
يرى )أن يقة في تشييد المعاني تؤثر في سلوك الأفراد وتعيد تنظيم تصوراتهم لأنفسهم". و ( أنّ 5992درسون( )أي "طر

ية  لاً". غير أنّ هذا التصور لا ينفي مطلقاً النتائج الواقعية المترتبة على الهو َّّ ية الوطنية لا تتجاوز كونها "مجتمعاً متخي الهو
بية المقارنة، قبل الشروع في إجراء المقارنات  الوطنية والثقافة، بل يسلطّ الضوء على ضرورة أن يتأمل الباحثون في التر

الثقافات، ليس فقط طرائق تمثيل خطاب الثقافة الوطنية، وإنما أيضًا القوة التي تمتل كها هذه التمثيلات في  بين
ية الثقافية ضمن حدود الدولة القومية. يف الهو  استقطاب الولاء الوطني وفي إعادة تعر
ية الوطنية لما  حظي به من عناية خاصة لدى انصبّ التركيز في هذه المناقشة على مفهوم الثقافة الوطنية والهو

يات ثقافية متعددة تتداخل في  بية المقارنة. وإذا كان الواقع المعاصر يكشف عن وجود هو الباحثين في ميدان التر
ية  ية الهو تشكيل الأفراد والجماعات، فإنّ مسار العولمة وما يرتبط به من تحولات اجتماعية وثقافية قد قللّ من مركز

لها تندرج ضمن مجموعة واسعة من الخطابات الثقافية التي تصوغ الفرد في سياق الحداثة المتأخرة. الثقافية الوطنية وجع
ية الوطنية، رغم هذا التراجع النسبي، إحدى أكثر هذه الخطابات قوة ونفوذاً في المجتمعات  ومع ذلك تظل الهو

 الحديثة، بما تمل كه من قدرة على حشد الانتماء وتوجيه الوعي الجمعي.
ية الثقافية الوطنية؟ لقد أشار )هول( )م  ( إلى أنّ:592–595، ص 5994ا هي إذن الهو

ية الوطنية معطىً طبيعياً يولد به الإنسان، وإنما هي بناء اجتماعي وثقافي يتشكل عبر عمليات  لا تعُد الهو
ية" إنما يرجع إلى  يتغير تبعاً لها. وما نمل كه من تصور حول معنى "الإنجليز يقة التي أعادت التمثيل و الطر

ية" في صورة منظومة من المعاني التي تحدد ماهيتها. وهنا  ية إنتاج "الإنجليز بها الثقافة الوطنية الإنجليز
تبرز الأمة باعتبارها كياناً سياسياً يستند إلى الحدود والمؤسسات، وتعمل في الوقت نفسه على إنتاج 

فالانتماء إلى الأمة لا يتحدد من خلال المواطنة القانونية الدلالة وإرساء نظام من التمثيلات الثقافية. 



 651       مقارنة الثقافات

د داخل خطاب ثقافتها الوطنية. وتبني الثقافة  وحدها، بل من خلال المشاركة في فكرة الأمة كما تُجسَّّ
يق توليد معانٍ متصلة ب "الأمة" يجد الأفراد فيها مجالاً للتماهي والانتماء، وهذه  ية عن طر الوطنية الهو

يخها، وفي الصور التي  المعاني بط حاضرها بتار يات التي تر تتجلى في السرديات التي تُحكى عنها، وفي الذكر
ياً متجدداً. ُبتكر لها لتمنحها حضوراً رمز  ت

يجياً على إزاحة  انبثقت الثقافة الوطنية في سياق نشوء الحداثة وأسهمت في بلورة ملامحها، إذ أخذت تعمل تدر
ية التي ساد ُلغها خطابات الهو ت في العصور السابقة مثل الانتماءات القبلية والإثنية والدينية والإقليمية، وإن لم ت

بصورة كاملة. وتعاظم حضور خطابات الثقافة الوطنية مع ترسيخ الدولة القومية للغة مشتركة، وإنشاء نظام تعليمي 
اللغة التي أصبحت تعُدَ لغة الأمة. وساهمت في  وطني هدفه ضمان شمولية التعليم ونشر مهارات القراءة والكتابة في تلك

ية ال كبرى مثل القصور والقلاع والمباني  يز هذا الحضور أيضًا المتاحف والمسارح والفنون الأدائية، والرموز المعمار تعز
ياضية ا لوطنية البرلمانية التي جسدت سيادة الدولة وهيبتها، ثم جاء العصر اللاحق ليضيف إلى هذا المشهد الفرق الر

يات وطنية، الأمر الذي منح الثقافة الوطنية امتداداً في الحياة اليومية  يقها بهو ية التي جرى تسو والعلامات التجار
 والفضاء العام.

د سردية الثقافة الوطنية من خلال  َّّ ُنشئ خطاب الثقافة الوطنية وتعبر عنه؟ قد تشُي من أين تنبثق التمثيلات التي ت
 ( يتجسد فيها:72، ص 5055مشتركة وروح واحدة" )باومان "الاحتكام إلى جذور 

  السرديات التي تُحكى وتعُاد حكايتها عن الأمة في كتب التاريخ الوطني وآدابه ووسائل إعلامه وثقافته
يوهات  الشعبية، وهي السرديات التي تقُدّم مجموعة من القصص والصور والمشاهد الطبيعية والسينار

يخية  والرموز الوطنية والطقوس التي تمثل الخ برات المشتركة للأمة من آلام وانتصارات والأحداث التار
بطنا على نحو غير مرئي بماضينا )هول  وكوارث، فتمنح الأمة معناها، وهي ذاتها التي تنسج الخيوط التي تر

 (.511، ص 5991؛ شفارتس 592، ص 5994
 "ية والتقليد والخلود براز مفهوم "الأصول والاستمرار ية 594، ص 5994)هول  إ ر الهو َّّ (، بحيث تصُو

 (.49، ص 5992الوطنية كأنها كيان بدئي مترسخ "في طبيعة الأشياء نفسها" )غيلنر 
 ( )باوم( و)رانجر بز ( إلى أنّ كثيراً من التقاليد 5، ص 5992مفهوم "اختراع التقليد"، حيث أشار )هو

يقة أو تظُهرِ نفسها كذلك  م على أنها عر بعضها اختلُق اختلاقاً.التي تقُدَّّ  إنما نشأت في فترات حديثة، و
  بناء "أسطورة تأسيسية" تحدد نشأة الأمة والشعب وطباعهم القومية في مرحلة موغلة في القدم بحيث تضيع

باوم ورانجر 591، ص 5994معالمها في ضباب زمن أسطوري لا ينتمي إلى التاريخ الواقعي )هول  بز ؛ هو
 (.5، ص 5992

  ية الوطنية إلى مرتكز رمزي يقوم على تصور "شعب نقي في أصله وأصيل في جذوره" )هول إسناد الهو
 (.15، ص 5992؛ غيلنر 591، ص 5994



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  654
 

ية الثقافية الوطنية ليست حقيقة طبيعية راسخة بقدر ما هي  ين أن أبينّ أنّ الهو أردتُ من الاستعانة بآراء هؤلاء المفكر
تقوم على مرتكزات مادية صلبة بقدر ما تتشكل عبر التمثيلات والدلالات، وذلك  بناء اجتماعي وخطابي، وأنّها لا

ية الثقافية ومن  م على أنها دعائم للهو بية المقارنة من هشاشة الأسس التي تقُدَّّ بهدف تحذير الباحثين في ميدان التر
يفاً طابعها الاعتباطي. وإذا كان البحث المقارن يقتضي في خطوته الأولى عزل الكيانا يفها تعر ت موضع المقارنة وتعر

بة في الوصف والتحليل  دقيقاً، فإنّ الواقع يكشف أنّ الثقافة من أكثر "الوحدات" استعصاءً على التحديد وأشدها صعو
ية الثقافية بالغة الأهمية وتترك آثاراً حقيقية في حياة الأفراد والمجتمعات، ل كن إرجاع الدلالة  الإجرائي. صحيح أنّ الهو

يثير إشكالات معرفية ومنهجية كبرى.ا  لكامنة في هذه الآثار إلى مصدر محدد في الثقافة يظل أمراً بالغ التعقيد و
ية الثقافية الوطنية إشكالية أخرى، وهي ما إذا كانت  تتجاوز الأسئلة المتعلقة بالطابع الاعتباطي في بناء تاريخ الهو

يات الوطنية فعلاً موحدّة ومنسجمة ومتسق ة ومتجانسة بالقدر الذي تصورّه تمثيلات "الثقافة الوطنية". والإجابة الهو
( إلى أنّ "الأمم الحديثة جميعها كيانات ثقافية 597، ص 5994بوضوح أنها ليست كذلك. فقد أشار )هول( )

وعة أخرى. هجينة". ولا غرابة في ذلك، إذ إنّ معظم الأمم الحديثة نشأت نتيجة إخضاع مجموعة أو أكثر بالقوة لمجم
با في بدايات القرن التاسع عشر ضمتّ طيفاً واسعاً من الجماعات العرقية والدينية 5992وقد ذكرّ )غيلنر( ) ( بأنّ أورو

يل غيرها من الطامح ين إلى منزلة الأمة  ية، ل كن القليل منها فقط هو الذي تحولّ إلى "أمم"، في حين جرى تحو واللغو
طامح ين إلى شرف اللغة الوطنية الرسمية إلى لهجات، وغيرهم من الطامح ين إلى مرتبة إلى أقليات عرقية، وغيرهم من ال

 (.75، ص 5055ال كنيسة الوطنية إلى مجرد طوائف )باومان 
ية الثقافية الوطنية على أساس وهمي يقوم على فكرة العرق، إذ يوُضَع المختلفون في جماعات  ُنشأ الهو كثيراً ما ت

يشُار إ ية الوطنية أيضًا بطابع جندري صارم يستبعد النساء ضمن عرقية متباينة و ين. وتتسم الهو ليهم بوصفهم آخر
ية. وتشكّل الطبقة عامل انقسام قوي، حيث يرُفع الرأسمال الثقافي للنخب ليصبح هو النموذج  منظومة معاييرها الأبو

ينتج عن تعميم معايير النخب با ية الثقافية الوطنية" ما وصفه المهيمن الذي ينبغي على الجميع احتذاؤه. و عتبارها "الهو
ية الثقافية الخاصة بالفئات الأخرى إلى مجرد "نزعات محلية ضيقة  )بورديو( ب "العنف الرمزي"، إذ تتحول تمثيلات الهو

ليد (. كما ترسم الفروق القائمة في اللغة والموقع الجغرافي والدين والتقا72، ص 5055أو انحرافات إقليمية" )باومان 
يد  يتمثل هدف جوهري في مشروع بناء الأمة، وفقاً ل )باومان(، في "تجر والعادات حدوداً جديدة للتمايز والإقصاء. و

ين" ) ين من صفتهم كآخر يات المتعددة 71، ص 5055الآخر (. وتنهض الأسطورة الوطنية بمهمة جمع الهو
وحيد الثقافة مع السياسة" تحت "مظلة سياسية واحدة" )غيلنر والجماعات المحلية المكونِّة للدولة القومية، والسعي إلى "ت

ل" 42، ص 5992 َّّ (، وإخفاء الانقسامات التي تفصل بين من يندرجون في ما أسماه )أندرسون( "المجتمع المتخي
يا يقيا ونيجير بات الثقافية للتعلم في جنوب إفر بين من يظلون خارجه. ومن هنا يبدو التجرؤ على مقارنة المقار أو  و

 إندونيسيا أو الصين عملاً محفوفاً بالتحدي.

 الثقافة الوطنية في عالم يتزايد فيه طابع العولمة
أوضحتُ في ما سبق أنّ ما يسُمى "الثقافة الوطنية" ليس إلا بناءً اعتباطياً تضُفى عليه طابع الأسطورة أكثر مما يقوم على 



 655       مقارنة الثقافات

الاجتماعية العميقة والمتداخلة. غير أنّ مسار العولمة أضفى على مرتكزات واقعية، وأنه لم ينجح في حجب الانقسامات 
ية  يداً من التعقيد، وهو ما يدفعني الآن إلى بحث الآثار التي تركتها العولمة وعملياتها المتشابكة على الهو هذا الوضع مز

كان قد تراكم في صورة  الثقافية الوطنية. فبمجاز جيولوجي متداخل، يمكن القول إنّ العولمة قد أعادت تشكيل ما
ية الوطنية. وإنّ الطبيعة الهجينة للدولة  بية مستقرة أُعيد إنتاجها على أنها حقائق مسلمّ بها حول الهو طبقات رسو
القومية الحديثة، التي جرى التغطية عليها بخطاب التجانس الوهمي في أساطير الثقافة الوطنية، قد ازدادت وضوحاً 

يتضح ذلك بفعل العولمة حتى وصلت  إلى حد يكاد يزيح الثقافة الوطنية ذاتها لصالح أنماط أخرى من الانتماء. و
خصوصًا في ظاهرة الهجرة الجماعية غير المخطط لها، الناجمة عن الفجوة المتفاقمة بين عالم الأغنياء وعالم الفقراء، والتي 

ة من شعوب البلدان المستعمرَة سابقاً في العالم تعُدَ من أبرز نتائج العولمة وأكثرها قسوة، حيث اتجهت أعداد كبير
ية الثقافية الوطنية قد  ية السابقة ذاتها. وإذا كانت الهو النامي إلى بلدان العالم المتقدم، وغالباً إلى القوى الاستعمار

يخية و ل قائم على الإحساس بالمكان المشترك والسردية التار َّّ ُنيت على فكرة الانتماء إلى مجتمع متخي الرموز التي تصُاغ ب
ية أكثر كونية وتحرراً من الجغرافيا. ُنتج في المقابل أشكالاً من الهو  خطابيا، فإنّ العولمة ت

( أنّ العولمة تفُهم باعتبارها "عملية اجتماعية تتلاشى فيها القيود التي تفرضها الجغرافيا 2، ص 5991يرى )واترز 
يزداد إ ، 5000دراك البشر لهذا التلاشي مع مرور الزمن". وقد طورّ )ديلانتي على الأنماط الاجتماعية والثقافية، و

ية حين وصفها بأنها انحسار الأهمية التي تضطلع بها الجغرافيا في تحديد طبيعة التفاعلات 95ص  ( هذه الرؤ
ة الطابع الإقليمي الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والثقافية، أي إعادة صياغة لمفهوم الفضاء، أو بعبارة أوضح "إزال

بهذا المعنى، باتت الثقافات والحضارات أكثر انفتاحاً بعضها على بعض، وأكثر عرضة للتقاطع والتأثير  عن الفضاء". و
بما ملامح ثقافة  المتبادل، بحيث يمكن أن تنشأ بينها حالات صدام، أو عمليات اندماج، أو أشكال هجينة جديدة، ور

يات ال كونية الشاملة، نتيجة تقلص كونية، وكل ذلك يترك آثاره ب يات المحلية المحدودة وعلى المستو التساوي على المستو
الحدود المكانية. ومع ذلك، لا يمكن القول إنّ العولمة تقود بالضرورة إلى قيام مجتمع عالمي متجانس أو إلى بروز ثقافة 

ق وتوجهاته نحو النخب العابرة للحدود، باعتبار واحدة مشتركة بين الجميع، اللهم إلا ما يتمثل في سيطرة منطق السو
ذلك من أبرز انعكاسات عولمة الرأسمالية. وتشير مجموعة واسعة من الدراسات إلى أنّ العولمة تمثل مساراً مزدوجاً، فهي 

يزها أشكالاً من التشابه والتجانس  .تنتج في الوقت ذاته أشكالاً متزايدة من التنوع والانقسام، إلى جانب تعز
تبدو النزعات نحو التعددية والتجزؤ ماثلة في مظاهر شتى، من أبرزها رفض تنظيم القاعدة لمجتمع الاستهلاك 
ية والثقافة الإسلامية. كما تتبدّى هذه النزعات  بي وما يحمله من قيم ثقافية، وإصراره في المقابل على تأكيد الهو الغر

با الوسطى والشرقية منذ أواخر عقد الثمانينيات، بوضوح في عودة التعبيرات القومية بقوة إلى الو اجهة في بلدان أورو
بكية والطاجيكية نماذج حية أسهمت في  حيث مثلّت القوميات الإستونية واللاتفية والجورجية والكازاخية والأوز

بية في تفكك  تفكك الاتحاد السوفيتي، بينما أسهمت النزعات القومية السلوفينية وال كرواتية والبوسنية والصر
ية ثقافية قومية لم تكن سوى محاولة للبحث عن إرث يفُترض  يوغوسلافيا. إنّ هذه الصراعات على إعادة فرض هو
يجازاً ورعباً في المصطلح الذي ارتبط  أنهّ "نقي إثنياً" وفقُد عبر التاريخ، وقد وجدت تلك المحاولة تجسيدها الأكثر إ

( بأوجز العبارات 517، ص 5990: "التطهير العرقي". وهو ما صاغه )باومان ارتباطًا وثيقاً بحروب البلقان الأخيرة



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  651
 

 وأكثرها دلالة:

إنّ ما يعُرف بعودة الإثنية قد وضع في الواجهة مظاهر الازدهار غير المتوقع للولاءات العرقية داخل 
ُبنى حولها  ية، الأقليات الوطنية، حتى غدت الإثنية إحدى العلامات أو الرموز التي ت الجماعات البشر

يات الفردية وتأكيدها. يعُاد في ضوئها تشكيل الهو  و

تتجلىّ مظاهر تجانس الثقافة في أوضح صورها داخل ثقافة الاستهلاك. فقد اتجه الشباب في معظم المجتمعات إلى 
ية وما يرمز إليه ارتداء  يتهم، أو جزء جوهري منها، من خلال ما يرتبط بالمراكز التجار الجينز والقمصان صياغة هو

بكس" وغيرها من مظاهر العولمة الاستهلاكية.  ياضية والترددّ على مقاهي "ستار بية الطابع واقتناء أحذية "نايكي" الر الغر
يعيش الإنسان المعاصر في مجتمع استهلاكي، حيث تفُهم الثقافة وفق تعبير )باومان  ( بوصفها 54، ص 5055و

يقه إلى سلعة مستودعاً من السلع المعدّة للاسته يل كل ما يمكن إعادة إنتاجه أو تغليفه أو تسو لاك. وأسهمت نزعة تحو
ية  يس هذا النمط من التجانس الثقافي. وهكذا أضحت الهو بحية، فيما يعُرف بعملية التسليع، في تكر تضُاف إليها قيمة ر

ُمارس في فضاءات السوق، فة بالخيارات التي ت َّّ ية، وهو ما  محكومة بمنطق الاستهلاك، ومعُر ولا سيما في المراكز التجار
 ( بعبارة جامعة:202، ص 5994لخصّه )هول 

يق أنماط العيش والأمكنة والصور على المستوى العالمي، وتوسعت حركة السفر  كلما ازدادت هيمنة تسو
يات أكثر فأكثر عن  الدولي، وتشابكت وسائط الإعلام والاتصال العابرة للقارات، انفصلت الهو

يات طافية حرة من الأز يخية والتقاليد التي نشأت فيها، حتى بدت وكأنها هو منة والأمكنة والوقائع التار
يات المتنوعة التي تستميله، أو بالأحرى  يجد الإنسان نفسه أمام طيف واسع من الهو أي جذور. و

انتشار النزعة  تستميل جوانب مختلفة من ذاته، بحيث يبدو وكأنّ الاختيار بينها أمر ممكن. وقد أسهم
يس هذا الأثر الذي يشبه "سوق التنوع الثقافي".  الاستهلاكية، واقعاً كان أو حلماً، في تكر

بولوجية  بة الأنثرو يؤكد أنصار المقار يع بين مختلف الدول والمجتمعات. و ومع ذلك تبقى نتائج العولمة غير متكافئة التوز
ياً في أماكن مثل المكسيك للثقافة أنّ ثقافات الاستهلاك الوافدة من الولا يات المتحدة واليابان تمارس تأثيراً قو

باستخدام المفاهيم التي صاغها )والرشتاين  وهونغ كونغ، في حين يظل أثرها محدوداً في بلدان مثل بوتان وميانمار. و
بي 5974 يهيمن  –ثقافي الياباني الذي يضم بطبيعة الحال الرأسمال ال –(، يمكن القول إنّ الإنتاج الثقافي للمركز الغر

بوليتية أو  يات ال كوزمو على إنتاج الأطراف. وفي فضاء المركز تتاح إمكانية الاختيار بين أشكال متعددة من الهو
يات الهجينة الخاصة، بينما تبقى هذه الإمكانية بعيدة المنال في الأطراف.  الهو

الفصل: المسار الأول يتمثل في تزايد هشاشة تنبثق من ظاهرة العولمة ثلاثة مسارات رئيسة تهم موضوع هذا 
يات المحلية والجزئية التي تستمد قوتها  يات الثقافية الوطنية إلى حد غير مسبوق، والمسار الثاني يتمثل في صعود الهو الهو
يات هجينة جديدة أخذت تحظى  من مناهضة آليات العولمة ومقاومة آثارها، أما المسار الثالث فيتجلى في بروز هو



 651       مقارنة الثقافات

يات الوطنية. وقد ذهب )باومان  ( إلى أنّ عصرنا هو "عصر 27و 21، ص 5055بوضوح أكبر على حساب الهو
ية، وتتجه أنماط الحياة في  ية على أرخبيل غير متناهٍ من التجمعات الإثنية والدينية واللغو الشتات"، حيث تتوزع البشر

بطها تنسيق أو انتظام، فتظل في حالة تيه  أو تعليق داخل فضاء يتخلله تداخل ثقافي دائم. ومن مسارات شتى لا ير
( ما أطلق عليه بعض الباحثين "ما بعد الحداثة" أو "الحداثة 97و 55، ص 5055هذا المنطلق يصف )باومان 

الحداثة السائلة"، إذ إنّ "الحياة الاجتماعية في صورها المعاصرة تشبه السائل، فهي لا تحتفظ بشكل واحد ب"المتأخرة" 
يلة" )ص  مدة بولوجي للثقافة يصبح موضع شك منهجي، ولا يكاد يصلح إلا 55طو يف الأنثرو (. والخلاصة أنّ التعر

عند الحديث عن المجتمعات الأكثر تجانساً وعزلة، وهي إن وجُدت في الماضي، فوجودها في الحاضر يكاد يكون 
بية ا بات الأكثر وجاهة في بحوث التر لمقارنة هي تلك التي تنطلق من الدراسات الثقافية مستحيلاً. ولذلك فإنّ المقار

بولوجية الكلاسيكية. ومع ذلك أجدني  والفهم السوسيولوجي للثقافة، أكثر من اعتمادها على التصورات الأنثرو
مضطراً إلى استعمال مصطلح "ثقافة" فيما يلي من الصفحات، على الرغم من كل ما أشرت إليه من محدودية دلالته، 

بي جامع ودقيق يحول دون تجاوزه، وعلى القارئ أن يضع في اعتباره أنّ الكلمة ينبغي أن تفُهم لأنّ غيا ب بديل عر
 دائماً بين علامتي اقتباس دلاليتين بوصفها "ثقافة".

بية بين الثقافات  مقارنة التر
بية ينصرف السؤال الثاني الجوهري إلى ال كيفية التي يتعينّ على الباحثين اعتمادها عند الان خراط في دراسة مقارنة للتر

بين ثقافات متباينة. فالمسألة تتجاوز حدود الرغبة في المقارنة لتطرح تحدياً معرفياً ومنهجياً يتمثل في كيفية ال كشف عن 
الأثر الذي تمارسه الثقافة داخل مؤسسات التعليم وتنظيماته وممارساته، ثم التمكّن من عزله وتحليله على نحو يسمح 

ية في مجتمعات بفهم ط بو ًا وضع هذه النتائج في سياق مقارن مع النظم التر بيعته ومدى تأثيره. ومن ثم يصبح ممكن
ية عالمياً. بو ية أوضح حول مواضع الالتقاء والاختلاف بين التجارب التر ين رؤ  أخرى، بما يفتح المجال لتكو

ية عبر الث بو قافات الإشكالية نفسها التي كثيراً ما تعترض تواجه البحوث المقارنة في المؤسسات والممارسات التر
بية المقارنة إلى تحديد أثر الثقافة في  الباحثين في الدراسات الإثنوغرافية، وهي إشكالية السياق. فح ين يسعى باحثو التر

بية، يتضح أنّ جوهر المعضلة، كما جرى التلميح إليه في معظم أجزاء هذا الفصل، يكمن في السياق نفسه: م ا هو التر
ية موضع الدراسة؟ وقد طرح )هامرزلي  بو ُنتج المؤسسات والممارسات التر ( 1، ص 5001الإطار الثقافي الذي ي

ية في نظر الإثنوغرافيين:  سؤالين يعُدّان من المسائل الجوهر

يقة نستطيع تبينّ الإطار العام الذي يلزم أن نضع ضمنه موضوع الدراسة؟   *    بأي طر
 حصول على الفهم المطلوب لذلك الإطار؟بأي سبيل نستطيع ال   *  

هل يمكن حصر هذا السياق الأوسع في الإطار الثقافي المحلي؟ لقد دلتّ شواهدي على ضيق هذا التصورّ    * 
وعجزه عن تفسير الديناميات القائمة، وهل يمكن عزل السياق في الإطار الثقافي الوطني؟ لقد أشرتُ إلى أنّ 

يات الوطنية  يض للهو يات الهجينة، ومع ذلك هذا أمر متعذّر، بفعل ما تقوم به العولمة من تقو يز للهو وتعز



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  651
 

يات المحلية والخصوصية  فإن الاكتفاء بالحديث عن "السياق الثقافي المعولم" يؤديّ إلى إغفال ما اكتسبته الهو
يعني كذلك التراجع عن السعي لل كشف عن الحقائق المتعلقة  من قوة متزايدة في مقاومة ضغوط العولمة، و

بية، وهو   أثر ظاهر للعيان ومصدر لإضاءات معرفية مثيرة للاهتمام.بأثر الثقافة في التر

( في معرض إجابته عن سؤاله الأول سؤالاً إضافياً يتصّل اتصالاً مباشراً بالهدف 1، ص 5001أثار )هامرزلي 
الرئيس الذي سعيت من خلال هذا الفصل إلى تحليله وتفكيكه، وهو السؤال عن طبيعة السياق: هل يكُتشف 

ُبنى، فمن الذي يتولى عملية البناء: هل هم المشاركون في الممارسة السياق اكتش ُبنى بناء؟ً وإذا كان ي افاً أم ي
الاجتماعية أم الباحث الذي يحاول قراءتها؟ وقد بينّت أنّ الثقافة أو السياق الثقافي لا ينبغي أن تفُهم من خلال 

بين الأفراد علاقة تبادلية، فهي ماهيتها الجامدة، بل من خلال أفعالها وما تتركه من آثار و اقعية، وأنّ العلاقة بينها و
تؤثر فيهم بقدر ما يعيدون هم تشكيلها. ولفت )هامرزلي( إلى وجود اتجاه إثنوغرافي يرى أنّ السياق يتولدّ من 

داخل الممارسات التي يقوم بها الناس أنفسهم، وأنّ مهمة الباحث تنحصر في اكتشافه وتوثيقه في ضوء ما يتجسد 
ية على  يرى أنصار هذا التوجهّ أنّ فرض الباحث لأطره النظر عمليات التفاعل الاجتماعي التي يخوضها المشاركون. و
ً من أشكال العنف الرمزي الذي يشوهّ دلالة تلك المعاني. غير أنّ  المعاني الثقافية التي ينتجها الناس يعُد شكلا

بشكل صريح عن السياق الذي ( عاد ليطرح سؤالين إضافيين أ1)هامرزلي، ص  كثر عمقاً: هل يعبرّ الناس فعلاً و
يتصورّون أنّهم يتحركون في إطاره؟ وهل يجوز أن نفترض أنّ لديهم وعياً كافياً بالسياق الأمثل الذي يمكن أن تفُهم 

 فيه أفعالهم وأنشطتهم بما يخدم أغراض التفسير في العلوم الاجتماعية؟
( في إطار سؤاله الثاني المتصل بسبل حصول الباحثين على المعرفة التي تمكّنهم 7–1، ص 5001عالج )هامرزلي 

يات الاجتماعية والبحوث  ية تتعلق بموقع البحث الإثنوغرافي بين النظر من إدراك السياق الأوسع قضية جوهر
ي ُبنى هذا النمط من البحوث على ما تراكم من نظر ات اجتماعية قائمة، أم الأخرى، فتساءل عماّ إذا كان الأنسب أن ي

بات أخرى من البحوث في العلوم الاجتماعية تتوافر لها أدوات أنسب لدراسة البنى المؤسسية  أن يدُمج ضمن مقار
يات راسخة  الكاملة والمجتمعات الوطنية والقوى العالمية، محذراً من أنّ هذا المسار قد يفضي إلى تضييق مجال إنتاج نظر

بط بين البحث المقارن عبر في الواقع الميداني وقا ئمة على المعايشة المباشرة. وقد أوضحتُ من خلال هذا الفصل أنّ الر
ية الاجتماعية المعاصرة هو المسلك الذي أتبناه وأجد فيه إمكاناً لتفسير أعمق، غير أنّ هذا المسلك  الثقافات والنظر

ية الاجتماعية هو الأجدر بأن يشكلّ يثير بالضرورة سؤالاً آخر لا يقل أهمية، وهو: أيّ منظور من من اظير النظر
يزودّها بالأدوات المفهومية والمنهجية اللازمة؟ بية المقارنة عبر الثقافات و  مرجعاً أساسًا لدراسات التر

ية متعددة تنوعّت بين الاتجاه الوظيفي الذي يسعى إلى  يخه من روافد نظر انطلق البحث الإثنوغرافي عبر تار
ن خلال أدوار المؤسسات ووظائفها، والاتجاه البنيوي الذي ينظر إلى البنى والعلاقات الكامنة، تفسير الظواهر م

ية التي تركز على إنتاج المعاني في سياق التفاعلات الاجتماعية، بالإضافة إلى مناهج الصراع أو  بة التفاعلية الرمز والمقار
ية وغير يرى المؤلف أنّ مسألة الاختيار بين النقد التي شملت الماركسية والنيوماركسية والنسو ها من الرؤى النقدية. و

بات لا يمكن أن تُحسم ببساطة عبر الاحتكام إلى الأدلة وحدها، إذ يظل السؤال مطروحاً حول طبيعة  هذه المقار



 651       مقارنة الثقافات

مات القيمية التي الأساس البرهاني الذي يسمح للباحثين بالتمييز الحاسم بين هذه المناهج، بل إنّ المحدّد الأهم هو الالتزا
(. فإذا انطلق الباحث مثلاً من التزام واضح بمبدأ 5002يتبناها الباحث في مسار بحثه )انظر سايكس وآخرون 

يع المنافع التعليمية والموارد  العدالة التعليمية، فسيسعى في بحوثه الإثنوغرافية إلى ال كشف عن خطوط التفاوت في توز
ارت )ماسيمان( أن توضّح موقفها في هذا الجدل، فاعتبرت أنّ المنظور الأجدر الأكاديمية بين الفئات. وقد اخت

ية الصراع، ودعت إلى صياغة ما أسمته "إثنوغرافيا نقدية"،  بترسيخ البحث الإثنوغرافي في سياقه الأوسع هو إطار نظر
ية النقدية وتعمل على تفكيك الأسس التي تنط بولوجية تسترشد بالنظر بة أنثرو لق منها المناهج الوظيفية وهي مقار

 ( أنّ:552، ص 5052والوضعية في افتراضها الحياد والموضوعية، لتؤكد في طرحها )

يقوم النهج الإثنوغرافي بدور أساسي في ال كشف عن آليات الثقافة داخل الفصول الدراسية وفي 
ية التي تحتضنها، غير أنّ الاعتماد عليه ل ا ينبغي أن يقتصر على بيئات المدارس وفي الأنظمة الإدار

بة الذاتية للمشاركين وحدها، لأنّ مثل هذا الحصر يضيقّ  بات ظاهراتية أو على التركيز في التجر مقار
يغُفل الأبعاد الأوسع. ومن هنا تبرز ضرورة الانفتاح على منظور نقدي أو نيوماركسي، إذ  أفق الفهم و

يطة دقيقة للعلاقات التي تر  بط بين المستوى الجزئي المتمثلّ في تفاصيل يتيح هذا المنظور رسم خر
ية العالمية التي تعُيد تشكيل طرائق  بة التعليمية داخل المدرسة المحلية، والمستوى الكلي للقوى البنيو التجر

 تقديم التعليم وأنماط الخ برة التعليمية في مختلف الأقطار، وصولاً إلى أشدّ المناطق بعُداً.

بية المقارنة حين يتناول أجد نفسي متفقاً مع )ماسيم ان( في موقف مزدوج؛ فمن جهة ترى أنّ البحث في ميدان التر
بة الذاتية، بل ينبغي أن يرُسى في إطار أوسع قوامه  بات ظاهراتية محصورة في التجر د بمقار َّّ الثقافة لا يجوز أن يقُي

بط الجزئي بالكلي، و يات الاجتماعية التي تفسرّ السياقات ال كبرى وتر من جهة أخرى تؤكد أنّ المنظورات النظر
ية الأجدر بالاعتماد والأكثر إنتاجاً للمعرفة، فضلاً عن كونها الأرسخ من حيث المبررات الأخلاقية، هي تلك  النظر
ية الصراع والتيارات النقدية. وقد استعانت )ماسيمان( في ترسيخ موقفها هذا بآراء  المنبثقة من حقل نظر

 (، لتستدلّ على أنّ:559–557، ص 5052)دوركهايم( و)برنستين( )

يحدّد في النهاية أسلوب تلقيهم  ية و بو يحكم الموقع الطبقي للطلاب في البنية الاجتماعية مصائرهم التر
لأي صيغة من صيغ البيداغوجيا، إذ إنّ التباينات التي قد تبدو في القيم والمعايير لا يمكن تفسيرها 

ف عن خلفيات طبقية راسخة. ومن هذا المنظور يتضح أنّ العلاقة بين تفسيراً ثقافياً بحتاً، وإنما تكش
التعليم والثقافة والطبقة هي علاقة ملازمة في كل مجتمع من المجتمعات. وإذا كان التقليد الليبرالي قد 

 اعتاد النظر إلى تجارب الأطفال التعليمية وردود أفعالهم تجاهها على أنّها نتاج الثقافة والقيم وحدها،
لاً في عالم العمل والإنتاج، فإنّ  َّّ أي باعتبارها كيانات مفصولة عن الأساس المادي للحياة الاجتماعية ممث
ية من البنية الاقتصادية للمكان الذي ينشأ  التحليل الأعمق يبين أنّ تلك التجارب تتشكل بصورة جوهر

ا سكنياً أو جماعة محلية أو إقليماً أو ًّّ دولة كاملة، بل ومن حركة الاقتصاد  فيه الطفل، سواء أكان حي



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  611
 

يات، ليترك أثره الحاسم على تشكلّ  العالمي الذي يفرض هيمنته في نهاية المطاف على كل هذه المستو
بة التعليمية نفسها.  التجر

ً منهجياً بالغاً يقع فيه بعض الباحثين في الدراسات الإثنوغرافية حين يتصورون أنّ  أضيف في هذا الموضع أنّ خطأ
يبية يمكن أن يتم بصورة محايدة تماماً، من غير  ية الميدانية عبر الاستقراء المبني على الملاحظات التجر توليدهم للنظر
ية أو  الاستناد إلى أي إطار نظري سابق، وكأنّهم قادرون على دخول موقع الدراسة بوعي خالٍ من كل منظومة فكر

ية، وأنّ إدراكنا للوقائع وتحليلنا  افتراض مسُبق. والحقيقة التي لا مجال لإنكارها ية ذاتها لا تنفصل عن النظر أنّ الرؤ
ية. بكلمات أكثر حسماً، لا يمكننا أن نرى من دون نظر ية التي ننطلق منها. و  لها يظل مشروطًا دائماً بالخلفية النظر

يل ما يشاهده، غير  يستلزم البحث الإثنوغرافي اعتماد منظور نظري يوجهّ الباحث في انتقاء ما يلاحظه وفي تأو
أنّ هذا المنظور نفسه يتحدد في نهاية الأمر عبر التزامات قيمية يتبناها الباحثون في ممارستهم العلمية، وهو ما يضعهم 
بما يستحيل على الباحث أن  أمام خطر الانزلاق إلى انحياز منهجي منظم ما لم يكونوا على وعي كافٍ بذلك. ور

( بالتوتر البنيوي الملازم لهذا النمط من البحث، المتمثل في الجمع 55، ص 5001امرسلي( )يتجنب تماماً ما وصفه )ه
بين محاولة استيعاب رؤى المشاركين من الداخل والسعي إلى النظر إليهم وإلى سلوكهم من موقع خارجي أوسع قد 

يغدو التعامل مع هذا التوتر على المستو يباً عنهم أو مثيراً لرفضهم. و ى المنهجي أحد أبرز التحديات التي يبدو غر
 يطرحها هذا الفصل، وهو التحدي الذي سأكرسّ له اهتمامي في القسم اللاحق.

ية التي قد تؤثر في مسار  يظهر خطر موازٍ يتمثل في تقصير الباحثين أحياناً عن الانتباه إلى نزعاتهم الإثنومركز
حثية صالحة للتطبيق في بيئات متعددة الثقافات، بل يتعداه دراستهم. ولا يقتصر التحدي على ضرورة صياغة أدوات ب

 (، حيث أكدّ أنّ:4–5، ص 5995إلى ما نبهّ إليه )فاغنر( في كتابه اختراع الثقافة )

حين يطُلق على مجمل قدرات الإنسان الذهنية والاجتماعية والعملية اسم الثقافة، فإنّ الباحث في 
بولوجيا يجد نفسه مضطراً  ين ول كي الأنثرو إلى أن يستعين بالثقافة التي ينتمي إليها ل كي يدرس الآخر

يفسرّ مفهوم الثقافة ذاته في معناه الأوسع. وهذا الوعي بالثقافة يفرض تحولّاً عميقاً في أهداف الباحث 
يته العلمية، إذ يفرض عليه أن يتخلى عن الادعاء الموروث في العقلانية الكلاسيكية بوجود  ورؤ

يرُغمه على تبني تصور بديل قوامه موضوعية نسبية تتحدد من خلال موضوعية م طلقة يمكن بلوغها، و
يب أنّ مسؤولية الباحث العلمية تحتم عليه أن يسعى إلى الحياد بقدر ما  خصائص ثقافته الذاتية. ولا ر

 ّ ية في يستطيع إدراك افتراضاته، إلا أنّ الواقع يظُهر أنّ الإنسان يميل إلى التعامل مع المسل مات الجوهر
ثقافته تعاملاً بديهياً يخرجه من دائرة الوعي. ولا سبيل إلى بلوغ الحياد النسبي إلا بال كشف عن هذه 
النزعات الكامنة، وعن السبل التي تسمح بها الثقافة لفهم الثقافات الأخرى، وعن الحدود التي تفرضها 

تي أهمية مفهوم "العلاقة"، إذ إنهّ يعبرّ عن الجمع (. ومن هنا تأ5هذه الثقافة على عملية الفهم ذاتها )ص 
ين متكافئين على نحو أعمق من مصطلحات مثل "التحليل" أو "الفحص" التي ما  بين كيانين أو منظور

 (.2زالت ترتبط بادعاء الموضوعية المطلقة )ص 



 616       مقارنة الثقافات

ين إلا بأن يُحكم معرفته بهما معاً في اللحظة نفسها،  لا يجد الباحث سبيلاً إلى بناء علاقة بين كيانين متمايز
يستوعب نسبية ثقافته عبر صياغة ملموسة لثقافة مغايرة. ومن هذا المنطلق يمكن القول إنّ عالم  و
بولوجيا لا يكتفي بدراسة الثقافة التي يعتقد أنهّ بصددها، بل "يبتكرها" ابتكاراً، لأنّ الدلالة  الأنثرو

ابتكار، ولأنّ ثقافته هو لا تنكشف له إلا من خلال المقارنة المجردّة للثقافة لا تدُرك إلا عبر هذا ال
ين، بل يمتد  الملموسة مع ثقافة أخرى. وفي أثناء هذه العملية لا يقتصر الأمر على "اختراع" ثقافة الآخر

 (.4ليشمل إعادة صياغة ثقافته الخاصة، بل وحتى إعادة اختراع مفهوم الثقافة ذاته )ص 

عبر الثقافات لتشمل المنهج الفينومينولوجي، وهو المسار الفلسفي الذي يسعى إلى فهم الواقع كما تتسّع البحوث المقارنة 
يصفونه. غير أنّ  ين، بحيث يدُرك الباحث العالم من خلال أعينهم كما يعيشونه و بة الحيةّ للآخر يظهر في التجر

تفرض عليه أن يظلّ واعياً بأنّ منظومته القيمية  الدراسات الفينومينولوجية للقيم تحُمَلِّ الباحث مسؤولية مضاعفة، إذ
يقة ملاحظته ووصفه وتصنيفه، وفي ما يصوغه من مفاهيم وما يستنتجه من نتائج أو  الذاتية تؤثر بدرجة ملحوظة في طر
يتنبأ به من احتمالات، وأن يتّخذ في سبيل ذلك إجراءات منهجية تقلل من هذه التأثيرات بقدر المستطاع. ولا 

ر الأمر على القيم فحسب، بل يتصل أيضًا باللغة ذاتها التي يستخدمها الباحث، لما لها من أثر مباشر في تشكيل يقتص
صورته عن الواقع وحدوده. وتزداد هذه الإشكالية تعقيداً عندما يدخل عامل الترجمة، سواء في ترجمة أدوات 

بة، لتضيف مستوى آخر من ال تحدي، وهنا يأتي دور الترجمة العكسية باعتبارها القياس أو في نقل النصوص المكتو
ية للتحقق من صدقية النصوص المترجمة وتكافؤها عبر اللغات.  أداة ضرور

علامة فارقة في دراسات المقارنة عبر الثقافات،  5005يشكّل كتاب )هوفستد( عواقب الثقافة الصادر سنة 
لم تتطرق إليه. وقد انطلق )هوفستد( من دراسة اختلافات  حتى إنّ أي معالجة جادّة لهذا الميدان تبدو ناقصة ما

ثقافية بين موظفين يعملون في شركة عالمية كبرى هي )آي بي إم(، عبر فروعها المنتشرة في أكثر من خمسين بلداً. 
تجذّر في وخلص إلى أنّ الفوارق الثقافية يمكن تحليلها في ضوء خمسة أبعاد مستقلة للثقافة الوطنية، كل بعُد منها م

 (:59معضلة أساسية تواجهها المجتمعات كافة في مسارها )ص 

  يع غير العادل بعُد مسافة السلطة: يقيس الحد الذي يقبل عنده الأفراد الأقل قوة في المجتمع فكرة التوز
يتوقعونها، بما يعكس مستوى التفاوت الإنساني الذي يشكّل الأساس في عمل البنُى الاجتماعية.  للسلطة و

 يات التوتر والقلق التي يظهرها أفراد المجتمع عند مواجهة ظروف ت جنبّ عدم اليقين: وهو ما يرتبط بمستو
 يسودها الغموض.

  الفردية مقابل الجماعية: يوضّح العلاقة التي تنشأ بين الفرد والجماعة، ومدى تغليب المجتمع لقيمة الاستقلال
 والولاء للجماعة التي ينتمي إليها الفرد. الذاتي والمسؤولية الفردية أو لقيمة الانتماء

  يع الأدوار العاطفية الذكورة مقابل الأنوثة: يشير إلى مدى تأثير الفوارق البيولوجية بين الجنسين في توز
يز قيم التنافس والإنجاز، بينما تبرز مجتمعات أخرى قيم  والاجتماعية، بحيث تتجه بعض المجتمعات نحو تعز

 لإنسانية.الرعاية والعلاقات ا
  ،يل الأمد مقابل قصير الأمد: يتناول هذا البعد الاتجاه الذي تركزّ فيه المجتمعات جهودها التوجهّ طو



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  611
 

يضع أهدافاً بعيدة المدى، في حين ينصرف بعضها الآخر إلى تلبية الحاجات  فبعضها يستثمر في المستقبل و
ية للحاضر.  الراهنة وإعطاء الأولو

إذا كانت الأبعاد الخمسة التي وضعها )هوفستد( تعُد بالفعل مداخل مثمرة لاستجلاء  تثار تساؤلات عدّة حول ما
نتائج الثقافة، وحول احتمال وجود أبعاد أخرى قائمة بذاتها من الناحية المفهومية والإحصائية، أو أدوات تحليلية 

بية. غير أنّ ما يهم نا هنا ليس هذه الأسئلة بقدر ما يهمنا المنهج أكثر تركيزاً قد تكون أوفر فائدة للباحثين في مجال التر
الذي اعتمده )هوفستد( في بحثه. وقد تعرضّ هذا المنهج لانتقادات، أبرزها اعتماده على الدول كوحدات للتحليل 

بته، ل كون الدول الحديثة كيانات بالغة 52، ص 5005عند دراسة الثقافات، وهو ما أقرهّ )هوفستد( نفسه ) ( بصعو
ومتعددة البنُى الداخلية، ومتنوعة إلى درجة لا تسمح بوصف ثقافتها بدقة استناداً إلى استنتاجات استقرائية التعقيد، 

بولوجي الكلاسيكي. وأكدّ )جاكوب  ، 5001من عينات صغيرة يجري التعمق فيها، كما هو الحال في المنهج الأنثرو
 ( هذا الانتقاد، مبينّاً أنّ:151ص 

الثقافية داخل حدود الدولة الواحدة كما تظهر في العلاقات بين الدول، ومع ذلك فقد تظهر التعدديات 
بنت معظم الدراسات الأساسية تصنيفاتها على افتراض أنّ الدول وحدات ثقافية متجانسة، بينما 

 الواقع يبرهن أنّ ما من ثقافة خالصة أو نقية، بل يتوجّب التركيز على أنّ الدول تتشكل من تركيبات
ثقافية متداخلة، وأنّ الأفراد أنفسهم يتحولّون إلى كائنات هجينة بالمعنى الثقافي، إذ ينتمون في اللحظة 

يزاوجون بين قيم ومعانٍ ورموز مستمدّة من بيئات متنوعّة  .الواحدة إلى جماعات متعددة، و

التباينات القائمة بين المجتمعات المختلفة، وفي يظهر بجلاء أنّ التباينات داخل المجتمع الثقافي الواحد قد تتجاوز في شدّتها 
( بأنّ 151، ص 5001المقابل تكشف الدراسات عن وجود ثوابت عابرة للثقافات، ومن أمثلتها ما سجلّه )جاكوب 

القادة الذين يتعاملون برفق ورعاية يحظون بقبول أوسع بكثير من أولئك الذين يفتقرون إلى ذلك، وذلك بصرف النظر 
افة التي ينتمون إليها، وإذا كان التنوع الداخلي يطغى في أغلب الأحيان على التنوع الخارجي، وإذا كانت عن الثق

يض فكرة الاختلاف الثقافي ذاتها، فإنّ الشك يثور بشأن قيمة  الثوابت العابرة للثقافات تنزع من جهة أخرى إلى تقو
كدّ في هذا السياق أنّ المقارنة بين الثقافات تكشف حقائق التحليل الذي ينطلق من وحدة الثقافة، ومع ذلك فإنيّ أؤ 

بالتزام بالتحليل المتأنيّ بية والتعليم حين تدُار بوعي وحساسية و  .عميقة عن اختلافات التر
( عند إعادة تطبيق دراسته، وأوّلها الخلط بين 412، ص 5005تتضح المخاطر المنهجية التي نبهّ إليها )هوفستد 

، وهو خطأ يغري به الباحثون النفسيون المنتمون إلى مجتمعات يغلب عليها الطابع الفرداني، إذ أكدّ الثقافة والفرد
( أنّ الثقافة ليست نسخة موسّعة من الفرد، ولا يجوز تفسير منطقها الداخلي من خلال أدوات 57)هوفستد، ص 

ده وخصائصه الخاصة، وقد أشار كذلك إلى خطأ تحليل الشخصية، بل ينبغي النظر إليها بوصفها نسقاً متكاملاً له قواع
ية )هوفستد، ص  يات الثقافية الأخرى كالعرقية أو الجهو (، ولهذا 414آخر هو الخلط بين الثقافة الوطنية والمستو

يطانيا وتلك الموجودة في جنوب آسيا، بينما  بات التعلمّ في بر يبدو من غير المقبول أن يعقد الباحث مقارنة بين مقار



 611       مقارنة الثقافات

بين تكتس ب المقارنة وجاهتها حين تجرى بين أساليب التعلمّ في الجاليات الباكستانية المهاجرة بمدن إنجلترا الصناعية و
يرستان الشمالية يف وز  .المجتمعات الباكستانية التقليدية في ر

ي النهج ( أنّ النهج المنهجية الأجدر بالاعتماد في بحوث المقارنة بين الثقافات ه50، ص 5005رأى )هوفستد 
 المتعدد التخصصات، لما توفرّه من زوايا تحليلية متكاملة تسمح بفهم أعمق وأشمل للظواهر، إذ إنّ:

ياتها، بدءاً من الأفراد مروراً  تظهر على مستوى الثقافات الوطنية أهمية النظر إلى الظواهر في كل مستو
واهر المرتبطة بجوانب التنظيم والنظام بالجماعات والمؤسسات ووصولاً إلى المجتمع بأسره، فضلاً عن الظ

السياسي وأنماط التبادل. وهذا كلهّ يفرض على الباحث أن يتجاوز حدود التخصص الواحد وأن ينفتح 
 على مهج متعددة التخصصات.

 ّ بية المقارنة في هذا السياق من كونها ميداناً معرفياً يتجاوز حدود الانغلاق التخصّصي، إذ يتمي ز بمرونة تبرز أهمية التر
تتيح للباحثين فيه الانفتاح على أكثر من منظور نظري ومنهجي. وهذا ما يجعلهم أكثر استعداداً من غيرهم لتحملّ 
بة متعدّدة التخصّصات قادرة على رصد الجوانب المتشابكة  أعباء المقارنات بين الثقافات، حيث يتطلبّ الأمر مقار

 ُ ّ ي ستحسن أن تضُطلع بمهام هذا النوع من البحوث فرق علمية متكاملة، يجمع للتعليم في سياقاته المختلفة. ومن ثم
ية الاجتماعية وعلم  أعضاؤها بين خبرات في مجالات الفلسفة والتاريخ والجغرافيا والاقتصاد والعلوم السياسية والنظر

بولوجيا والدراسات الثقافية، فضلاً عن علم النفس واللاهوت واللساني ية، بما الاجتماع والأنثرو بو ات والدراسات التر
ية تحليلية شاملة قادرة على النفاذ إلى أعمق أبعاد الظاهرة التعليمية.  يسمح بتشييد رؤ

 النهج البحثية لمقارنة التعليم بين الثقافات
إنجلترا ( دراسة مقارنة للتعليم الابتدائي في خمس دول هي 5000تناول )أل كسندر( في كتابه الثقافة والبيداغوجيا )

وفرنسا والهند وروسيا والولايات المتحدة. وقد بينّ أنّ هذه الدول تجمع بين اختلافات صارخة في خصائصها الجغرافية 
ية متمثلة في التزامها الدستوري بقيم الديمقراطية )ص  بين وحدة ظاهر (. 4والديموغرافية والاقتصادية والثقافية، و

ُناها التعليم ب بتحليله لسياساتها و ية من جهة، ولممارساتها الصفّية والمدرسية من جهة أخرى، حاول أن يوضح كيف و
(. وتوصّل من خلال عمله إلى أنّ 4تتشابك هذه العناصر مع الثقافة والقيم والبيداغوجيا في شبكة معقدّة )ص 

ُن يخافون أن ي ظر إليهم بسذاجة أو بتعجلّ الباحثين في الثقافات الأجنبية عنهم غالباً ما يشعرون بمدى ضآلة معارفهم، و
أو بتبسيط مخُلّ إزاء ما يعجز حتى أبناؤها عن تفسيره أو يجدونه متناقضًا. وأكد أن أكثر ما يصعب القبض عليه هو 

 (.2ال كيفية التي ترتبط بها ممارسات التعليم والتعلمّ بسياق الثقافة والبنية والسياسة الذي يشُكّل إطارها )ص 
( في تفادي الاتهامات بالسذاجة أو التجرؤ أو المبالغة في التبسيط إلى دقته المنهجية استند نجاح )أل كسندر

يات متكاملة  وحرصه على جمع بيانات شاملة من أكبر عدد ممكن من المصادر. فقد قام بجمع بياناته على ثلاثة مستو
ي ذلك على مزيج من المقابلات هي: مستوى النظام التعليمي، ومستوى المدرسة، ومستوى الصف الدراسي. واعتمد ف

يغ والتحليل. كما  والملاحظات شبه المنهجية، إلى جانب استخدام التسجيلين المرئي والسمعي الذي أُخضع لاحقاً للتفر
بالمذكرات اليومية التي كان يدونّها بانتظام. بالصور الفوتوغرافية، و  دعمّ مادته البحثية بوثائق المدارس والبلدان، و



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  614
 

ندر( فكرة جديرة بالاهتمام مفادها أن تحديد عدد الثقافات أو الدول التي تدُرسَ في إطار البحث أبرز )أل كس
ينعكس مباشرة على طبيعة النتائج التي يمكن استنتاجها وعلى مدى شمولها. وقد تناول في هذا السياق السؤال المتكرر 

يته في  44اثنتين أو ثلاث، موضحاً في الصفحة  حول دوافعه في اختيار خمس دول للمقارنة بدلاً من الاقتصار على رؤ
 هذا الشأن على النحو الآتي:

يؤدي حصر المقارنة في بلدين إلى دفع الباحث نحو عقلية استقطابية تقسم الظواهر إلى ثنائيات 
بين  ( "تأثير 5999متعارضة يصعب تجاوزها. وعند إدخال بلد ثالث تنشأ الظاهرة التي أطلق عليها )تو

لوكس"، حيث يقُال إنّ نظام التعليم في بلد ما حسن، وفي بلد آخر سيئ، أماّ البلد الثالث فيبدو غولدي
"المناسب تماماً". بيد أنّ اعتماد المقارنة على خمسة بلدان يطرح تحدياً أكبر من حيث التعقيد، غير أنهّ 

ية تتمثل في إمكانية معالجة أوجه الشبه وال اختلاف بوصفها متصلة ومتدرجة يوفرّ في المقابل ميزة جوهر
على محور واحد، بدلاً من اقتصارها على ثنائية الأقطاب. وإذا كانت البلدان المختارة متباينة بما فيه 
بة أكثر واقعية في البحث عن القواسم التعليمية  ال كفاية، فإنّ هذا التوسّع يفتح المجال أمام مقار

 المشتركة أو ال كونية.

مسألة بالغة الأهمية تتعلق بأحكام الباحثين من خارج المجتمع محل الدراسة، مبينّاً أنّ القيمة ( 5911تناول )ليفين 
الحقيقية لهذه الأحكام لا تكمن في فردانيتها، بل في نقاط الالتقاء التي تبرز عند تحليل تصورّات الجماعات المختلفة 

بة الحقيقة يق إلى مقار يز الصدقية باستخدام التثليث  حول الثقافة المدروسة. ورأى أنّ الطر في هذا السياق يمرّ عبر تعز
ية في دراستهم عام  بي ن( و)وو( و)ديفيدسون( هذه الرؤ ياض الأطفال في اليابان  5999المنهجي. وقد أخذ )تو لر

يه( و)كاراساوا( في دراستهم عام  بي ن( و)هسو ، حيث نظروا إلى 5009والصين والولايات المتحدة، ثم تابعها )تو
ياض الأطفال في البلدان الثلاثة باعتبارها انعكاسًا لثقافات هذه المجتمعات ونافذة لمقارنتها. واستناداً إلى أفكار  ر

بي ن وآخرون  (، سعى هؤلاء 7، ص 5009)ليفين( وإلى إسهام )ميخائيل باختين( المنظّر الأدبي الروسي )انظر: تو
ية استنتاجاتهم وإضفاء الموثوقية 4، ص 5999ت" )الباحثون إلى صياغة "إثنوغرافيا متعددة الأصوا ( بهدف تقو

 عليها من خلال اعتماد التثليث في تحليل النتائج.
 ( العناصر التالية:1–4، ص 5999وشمل هذا النهج المعروفة ب "الإثنوغرافيا المتعددة الأصوات" )

يين، حيث تولىّ  ياض الأطفال وأولياء أمور التلاميذ والإدار بة أصوات معلمي ر برزت في هذه المقار
كل طرف منهم رواية قصته الخاصة وكتابة نصوصه الذاتية. وقد صيغت هذه النصوص في صورة 
ياض الأطفال المدروسة، سواء داخل مجتمعاتهم أو في مجتمعات  شروح على الأشرطة المصورّة لر

رى، فتحولّت إلى فضاء للنقاش والتفكيك والنقد الموجهّ لرواية الباحثين عن المدارس. ولم يكن أي أخ
يكملّها ضمن حوار متواصل  نص لاحق بديلاً عن النصوص السابقة أو نافياً لها، بل كان يتفاعل معها و

بة. يكشف أبعاداً جديدة للتجر  يثري تعددية الأصوات و



 615       مقارنة الثقافات

بي ن وآخرون( على  بين التصورّات التي عمل )تو بولوجية و يجاد توازن بين أحكامهم العلمية المستندة إلى خلفيتهم الأنثرو إ
بع روايات رئيسية على  بتهم البحثية على أر بنوا مقار يقدّمها المنتمون إلى الثقافة ذاتها أو القادمون من خارجها. و

يقة بيانية في لتوضيح كيفية تداخل المنظورات المختلفة وتكاملها في بناء الصورة  9.5 الشكل الأقل، عرُضت بطر
 الكلية.

ية :1.8 الشكل  تصنيف الداخلين والخارجيين في البحث الإثنوغرافي إلى فئات أولية وثانو
 المطلعون الغرباء 

يشرع الباحثون في الإثنوغرافيا بدخول سياق  الأساسي
ياض ثقافي محدّد، يتمثلّ هنا في  قاعة دراسية لر

يره وتحليله  الأطفال بدولة أخرى، ليقوموا بتصو
 من موقع المراقب الخارجي.

 )السرديات من المستوى الأول(

المعلمّ الذي درُس صفّه، إلى جانب زملائه من معلمي 
الطفولة المبكرة في المدرسة ذاتها، يتبادلون النقاش 

ر في أحد فصول المدرسة. َّّ يط المصو  حول الشر
 السرديات من المستوى الثاني()

يقدّم معلمو الطفولة المبكرة تعليقاتهم على  الثانوي
ياض أطفال خارج  تسجيلات مصورّة بر

بلدانهم، وفي الوقت نفسه يزودّون الباحثين 
بملاحظات تتيح فهماً أعمق لزوايا نظرهم 

 الثقافية.
 )السرديات من المستوى الرابع(

القادمون من مدن مختلفة  يشارك معلمو الطفولة المبكرة
ر بإحدى  َّّ داخل الدولة ذاتها في مناقشة الفيديو المصو

مدارسها، مسهمين بملاحظاتهم التي تمنح الباحثين 
 فهماً أعمق لمسألة مدى تمثيلية هذه الحالات.

 )السرديات من المستوى الثالث(

 
ياض الأطفال عبر سلسلة من تحدّد مضمون المشاهد التي صورّها الباحثون في دراستهم  ية لر الإثنوغرافية البصر

الحوارات مع مضيفيهم، فانتهى الأمر إلى "حل توفيقي يجمع بين ما كان الباحثون يتطلعّون إلى توثيقه منذ البداية، وما 
يرهم )  ( أنّ:1، ص 5999اعتبره المضيفون أكثر أهمية وملاءمة للعرض عليهم". وقد أوضح الباحثون في تقر

يون والأهالي والأطفال  إنّ  ياض الأطفال والإدار حدود ما يمكن أن يقوله أو يظُهره معلمو ر
بولوجيين القادمين من الخارج تتحدّد في معظمها وفق الإطار الثقافي. فالتصورّات عماّ يعنيه  للأنثرو

يه النقد الصدق في القول، وعن ما ينبغي إظهاره أو حجبه أمام الضيف، وعن درجة الانفتاح في توج
ين، تختلف باختلاف البيئات الثقافية وتتأثر كذلك بالظروف السياسية المتغيرّة.  للنفس أو للآخر

ية نفسها عند الباحثين لم ف براز تعدّد المنظورات، لأنّ عملية الرؤ رضت "الإثنوغرافيا المتعددة الأصوات" الحاجة إلى إ
ير. وفي تكن محايدة بل مشروطة بخلفياتهم الثقافية، وهو  ما انعكس في اختيارهم للقطات وتركيزهم أثناء التصو

يكي ركزّ عدسته على أفراد 5999الدراسة الأولى ) يق الأمر ( أدرك الباحثون بعد مراجعة التسجيلات أنّ الفر



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  611
 

ّ الباحثون بأنّ  ير مشاهد واسعة لمجموعات كاملة من الأطفال. وأقر يق الصيني إلى تصو  التلاميذ، في حين لجأ الفر
 (.7، ص 5999النتيجة كانت ثلاثة أشرطة فيديو "ذاتية الطابع، ومتفردة في منظورها، ومقيدّة بحدود الثقافة" )

ياض الأطفال في ثلاث ثقافات مختلفة، وهو ما عدُّ بمثابة رواية ب ير ثلاث مدارس لمرحلة ر دأت الدراسة بتصو
باء إثنوغرافيين. ثم اتجه  بي ن وآخرون أولى لملاحظات الباحثين كغر ير 5999)تو ( إلى بناء رواية ثانية تمنح هذا التصو

ياض الأطفال  ين والمعلمين وأولياء الأمور والأطفال في ر بعُداً إضافياً. فكان ذلك عبر "تفسيرات وتفاعلات المدير
يكية تجاه الأشرطة التي التقطها الباحثون في مدارسهم" ) قد طُلب من (. و7، ص 5999اليابانية والصينية والأمر

هؤلاء أن يشاهدوا التسجيلات وأن يقدّموا شروحاً حيةّ وتعليقات متواصلة تجمع بين الحكي والتفكيك التحليلي لما دار 
 أمامهم على الشاشة.

سعى الباحثون بعد ذلك إلى صياغة سردية ثالثة ضمن منهجهم في الإثنوغرافيا المتعددة الأصوات، وهي 
يون" يمكن أن تسهم في معالجة مسألة النمطية. فطلبوا من جماعات أخرى مرتبطة  تفسيرات يقدّمها "الداخلون الثانو

ياض الأطفال في مجتمعهم، ومدى  ياض الأطفال في البلد نفسه أن يوضّحوا مدى تمثيل هذه الروضة لغيرها من ر بر
بي ن وزملاؤه  ه السردية الثالثة، بعد أن ( إلى المشاركين في هذ5999خصوصيتها أو اختلافها عنها. وقد وجهّ )تو

عرضوا عليهم مقاطع من الأشرطة المصورّة التي التقُطت في المدرسة في مجتمعهم نفسه وتظُهر المعلمين وهم يتعاملون 
مع مسائل الانضباط، أسئلة من قبيل: "هل كان المعلمّون صارمين أكثر من اللازم، أم على القدر المناسب، أم أقل 

بين: أحدهما إحصائي 9ص  ،5999من المطلوب؟" ) (. وقد عرض الباحثون نتائج هذه السردية الثالثة بأسلو
باستخدام بطاقات تقييم للإجابات على الأسئلة )مثل هذا السؤال عن مستوى الصرامة(، والآخر وصفي من خلال 

ياض الأطفال في المجتمع، وما الذي ي نبغي أن يتعلمه استبيانات استطلعت آراء المشاركين حول أهداف مرحلة ر
الأطفال فيها، وما الصفات التي يجب أن يتحلى بها معلم الروضة الجيد، وغير ذلك. وأسهمت هذه السرديات الثالثة، 
يين، في وضع سرديات الباحثين )الذين يمكن وصفهم بال "خارجين الأوائل"( والسرديات  أي سرديات الداخلين الثانو

أشمل وأوسع. وقد وفرّ هذا النهج للباحثين فهماً أفضل لمدى التجانس أو الثانية للداخلين الأوائل في سياق 
لاختلافات الممارسات والمعتقدات المرتبطة بالمؤسسات أو الترتيبات الاجتماعية في مجتمعات معينة، كما مكّنهم من 

بي ن وآخرون  ياض الأطفال في كل بلد في الحسبان )انظر: تو  (.50، ص 5009إدخال مسألة التباينات داخل ر
بي ن وزملاؤه( في بحثهم تظهر في قدرتهم على كشف القيم  رأى )أل كسندر( أنّ قوة الأسلوب الذي اتبعه )تو
والأفكار والتجارب الثقافية الكامنة خلف الممارسات التعليمية، إذ انطلقوا من أنّ الثقافة عنصر أصيل فيما يجري 

ياض الأطفال داخل المدارس والفصول وليست إضافة عرضية من  خارجها. وأشار إلى أنّ ملاحظاتهم في إحدى ر
اليابانية أثبتت لهم أنّ هذا المنهج يمكّن الباحث من التحقّق من أصالة الممارسات المرصودة وتميزّها بما يجعلها تمثيلاً 

صالة التفردّ من خلال صادقاً لما هو شائع في تلك البيئة التعليمية، أي أنّهم واجهوا إشكالية النمطية بتحديد مدى أ
يين والخارجين  اعتمادهم على السرديات المتعددة: الأولى والثانية والثالثة والرابعة، من الداخلين الأساسيين والثانو

 ( أنّ:517، ص 5000كذلك. وأضاف )أل كسندر( )



 611       مقارنة الثقافات

يق الباحثين في )كيوتو( أنماطًا تعليمية لم تتطابق بحذافيرها مع ما هو قائم في ر وضة مجاورة، بل عاين فر
بية اليابانية ظهر في  ولا مع ما قد يوجد على مسافة مئتي ميل، ل كنّ قيمتها الأصيلة وتميزّها في إطار التر
أنّ ما يبدو على السطح من اختلافات قد غطّت عليه أوجه تشابه أعمق وأكثر دواماً، تشابهات 

مون والآباء والأطفال، وقد ساعدهم منهجهم متجذّرة في القيم والأفكار والتجارب التي يشترك فيها المعل
البحثي الدقيق، القائم على الملاحظة المباشرة والتفصيلية، في ال كشف عن هذه الأبعاد المشتركة 

 وصياغتها في صورة متكاملة

ية لا يتحقق إلا بالاعتماد  على أوضح )أل كسندر( أنّ مواجهة مسألة النمطية وجعل الحالة المعينّة تحمل قيمة تفسير
 فرضيتين بارزتين متضمنتين في ما سبقت الإشارة إليه، وتتمثل الفرضية الأولى في أنّ: 

ُمارس أثراً  يتقاسمها المعلمّون والطلاب ت يدُرك الباحث أنّ الثقافة التي تنتظم المدارس في إطارها و
الإنسانية التي تفرقّ حاسماً يعادل في قوته أثر العوامل المؤسسية الخاصة والظروف المحلية والتفاعلات 

بين صف وآخر، فالثقافة لا تفُهم كعامل خارجي ولا كمتغيرّ من بين متغيرات  بين مدرسة وأخرى و
ُنظر إليها بوصفها طاقة فاعلة تسري في نسيج المدرسة وتنعكس في  قابلة للتصنيف والتحليل، بل ت

 الخفية التي تتشكل في عقول الأطفالتفاصيلها من الرموز المرئية على الجدران إلى العمليات الذهنية 

(، التي دللّ عليها بعمق من خلال دراسته ومن خلال عمل 511، ص 5000يقدّم )أل كسندر( في مقولته الثانية )
ية نقدية تؤكد أنّ المناهج البحثية الرصينة لا يجوز أن تقف عند حدود ما يمكن رصده من  ين(، رؤ بي ن وآخر )تو

ية ممارسات صفية وحركات بيد ية، بل ينبغي أن تمتلك أدوات تمكّنها من التغلغل في البنية الرمز اغوجية ظاهر
والقيمية الكامنة خلف تلك الممارسات، فيكشف الباحث من خلالها المعاني المتجذّرة في خبرات المعلمّين والمتعلمّين 

ياً داخل المدرسة والصف على السواء، وتظهر أهمية هذا المنظور في أنهّ يرسّخ القناعة بأنّ الثقافة ت مثل عنصراً بنيو
بة شمولية تنفذ إلى جوهر  وليست مجرد عامل خارجي يسهم في تفسير ما يحدث، الأمر الذي يتيح للباحث مقار

بية  .العلاقة بين الثقافة والتر
بي ن وآخرون( في دراستهم عام  افي من فكرة )ليف اين( عن أحكام من هم خارج السياق الثق 5999استفاد )تو

ياض أطفال تنتمي إلى مجتمعين 5911) يق عرض تسجيلات مصورّة لر (، فأدخلوا مستوى رابعاً من السرد عن طر
ين على مشاركين من الصين واليابان والولايات المتحدة، طالبين منهم تقديم تفسيراتهم وانطباعاتهم. وقد سبق  آخر

يين على تسجيلات مدارسهم، غير أنّهم هنا انتقلوا إلى لهؤلاء المشاركين أن قدّموا منظوراً ثالثاً باعتبارهم م طّلعين ثانو
يين، فصاروا يقدّمون قراءة نقدية ومقارنات ثقافية تعكس الفروق والإمكانات المشتركة بين النظم  باء الثانو موقع الغر

ية. وقد جمُعت استجاباتهم وفق الآلية نفسها التي استخُدمت في المنظورات السابقة، م بو ما أتاح للباحثين أداة التر
ية صلاحية النتائج عبر توسيع دائرة السرد وتعدد الأصوات  .إضافية لتقو

اقتضى الاهتمام المنهجي بتعدد السرديات من وجهة نظر المراقبين ألاّ يهمل الباحثون الحوار مع الأفراد 



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  611
 

تشكيل الدلالات داخل كل ثقافة، ومن ثم الخاضعين للملاحظة المباشرة والإنصات إليهم، فاللغة تعُدّ أداة أساسية في 
يين وأولياء الأمور وغيرهم، وقد  وجب على الباحثين أن يتفحصوا بعناية اللغة المتداولة بين المعلمّين والمتعلمين والإدار

ن بها الأطفال 457، ص 5000عالج )أل كسندر( في دراسته ) ُلقَّّ ( "خصائص اللغة داخل الصف، وال كيفية التي ي
تعمالها، وأنماط التعلم التي تنشّطها، وصلتها بالخطابات الثقافية الواسعة التي تحدد طبيعة التعليم الابتدائي طرائق اس

 .وأهدافه"
بي ن وآخرون  يون في دراسة )تو ( 5999قدّمت السرديات الرابعة التي صاغها المشاركون من خارج الثقافة الثانو

ية تتعلقّ بالمعتقدات الثقافية لدى رؤىً حول المعتقدات والممارسات المرتبطة با لثقافة الموصوفة، كما قدّمت رؤىً مواز
يان من الرؤى للباحثين أن يعودوا من جديد إلى منظور  من يتولوّن عملية الوصف أنفسهم، وقد أتاح هذان المستو

ية المشاركين من خارج الثقافة الأوليين ليتبينّوا طبيعة تصورّاتهم المتأثرة بالتحيزّ الثقاف ي، أي مشكلة النزعة الإثنومركز
بي ن وآخرون   ( ذلك بقوله:9، ص 5999عند الباحث، وقد لخصّ )تو

بولوجي، تمازجاً بين الثقافة  تظُهر الأحكام الإثنوغرافية، سواء جاءت من فرد عادي أو من باحث أنثرو
ء الأمور والمعلمون في موضوع الوصف والثقافة التي تباشر عملية الوصف، ومن هنا فإنّ ما يقوله أوليا

يكية  يكية بشأن روضة في الصين يكشف لنا أبعاداً من المعتقدات والقيم الأمر ياض الأطفال الأمر ر
 بقدر ما يكشف عن المعتقدات والقيم الصينية

ّ بأنهّ يتجاوز حدود دراسة ثقافتين أو أكثر بوصفها  بوي المقارن عبر الثقافات قوته حين يقُر يستمد البحث التر
ثقافياً، إذ يتناول رؤى الثقافات المدروسة إلى جانب الرؤى الثقافية –وضوعات منفصلة، ليصبح في جوهره بحثاً بينم

بي ن وآخرون( هذا التوجه بامتياز وكان ذلك مقصدهم، وقد أشاروا في هذا  للباحثين، وقد جسّدت دراسات )تو
اسة الثقافات الأخرى تؤدي أيضًا وظيفة "النقد من أنّ در 5991الصدد إلى ما أورده )ماركوس( و)فيشر( سنة 

 .الثقافي للذات"
أخذ الباحثون في الحسبان عند إعداد دراساتهم ضرورة أن تنحصر المقارنات بين الثقافات في أوجه التشابه القابلة 

ياض الأطفال  ياض الأطفال في )الصين( بر في )جبل فعلاً للمقارنة. ولهذا لا يكون من المجدي مثلاً مقارنة ر
بة داخل مؤسسات  بي ن وآخرون( في تسجيل مواقف متماثلة تشمل أطفالاً في أعمار متقار طارق(. وقد اجتهد )تو

( بأنّ "المقارنة عبر الثقافات لا يمكن أن 7 ، ص5999تعليمية متماثلة في ثلاث مجتمعات مختلفة، ل كنهم أقروّا )
يبية". وفي محاولتهم تسجيل حالة شجار بين الأطفال في كل ثقافة، وحالة لتأديب أحد الأطفال من  تتجاوز كونها تقر

ياً من ثقافة إلى أخرى.  معلم، تبينّ لهم أنّ معاني هذه الأفعال ذاتها تختلف جذر
بي ن وآخرون  ( طرح النقاش حول الانتقادات المتكررّة الموجّهة للبحوث الإثنوغرافية، والتي 5999أعاد )تو

بحوث لا يتجاوز تسجيل مشهد آني لممارسات ثقافية في لحظة زمنية محدودة، وهو ما قد ترى أنّ هذا النوع من ال
يق البحثي  ًا. غير أنّ الفر يفضي إلى توصيفها توصيفاً مثالياً مبالغاً فيه، وإلى التعامل مع الثقافة كما لو كانت كياناً ساكن



 611       مقارنة الثقافات

ياض الأطف ال داخل )الصين( و)اليابان( و)الولايات تجاوز هذه الإشكالية من خلال إنجاز دراسة جديدة في ر
يخي الذي غاب عن عملهم الأول" ) يكية( بعد عقدين من الزمن، فأضافوا بذلك "البعد التار ، 5009المتحدة الأمر

على التساؤل عماّ إذا كانت  –في ظل موجات العولمة التي تدفع نحو التماثل  –(. وقد تركز اهتمامهم ix ص
باً" )"التصورات والممارسات  ية في تلك البلدان قد ازدادت تقار بو ( مقارنة بما وثقّوه سابقاً. ومع 4 ، ص5009التر

أنّ نتائج البحث جاءت ذات قيمة، إلا أنّ ما يعنينا في هذا الفصل هو ما قدّمته من دلالات منهجية أعمق. فأول 
بي ن وزملاؤه( حول الإثنوغرافيا التعاقبية يتمثلّ في صع يخي من دون الوقوع في تحذير أورده )تو بة إدخال البعد التار و

(. ولعل القارئ يستفيد كثيراً من ملاحظات 4 ، ص5009مأزق إسقاط خط زمني واحد على جميع الثقافات )
يتنغ( في هذا السياق، إذ يفرض البحث المقارن بين الثقافات وعبر الأزمنة وعياً بضرورة تفادي الاعتقاد بأنّ  )سو

(، بل يتطلبّ 1 ، ص5009ير وفق مسارات متطابقة من "التحديث أو العقلنة أو العولمة" )جميع المجتمعات تس
بالقدر نفسه من الاعتبار. بة متوازنة تعالج المكان والسياق والزمن في آن واحد و  مقار

متباينة  أدرك الباحثون الذين يخوضون غمار المقارنة بين الأنظمة التعليمية في ثقافات مختلفة وعبر مراحل زمنية
أنّ الحكم على التغيرّ يحمل دائماً قدراً من المجازفة، فليس من السهل إثبات أنّ الأوضاع قد تدهورت أو أنّها تحسّنت 
على نحو مطّرد بمرور الزمن. وغالباً ما يتجلىّ أي تحولّ في النظام التعليمي بوصفه انعكاسًا مباشراً للقوى الاجتماعية، 

يخية، و بي ن وللعمليات التار للاتجاهات الثقافية التي تسود المجتمع في تلك المرحلة. ومن هذا المنطلق جاء تنبيه )تو
 ( لتذكير القراّء بضرورة التعامل بحذر مع مسألة الحكم على التغيرّ.547 ، ص5009وزملاؤه 

ثقافة بعينها على أنّها تلزم النسبية الثقافية التي تشكّل أساس الإثنوغرافيا الباحث بأن يترفعّ عن النظر إلى 
يخية بدورها إلى الحذر من الوقوع في أوهام السرديات التي  أسمى من غيرها، فيما تدعو النسبية التار
تضُخّم صورة التدهور أو ترسم التاريخ في صورة خطّ مستقيم من التقدّم المستمر. فإذا كانت النسبية 

ّ التمركز حول الذات، فإنّ النس يخية تذُكرّ بضرورة تجنبّ محاكمة عصر من الثقافية تصدّ غلو بية التار
 العصور استناداً إلى مقاييس عصر آخر، سواء جاء الحكم في صورة تمجيد أو في صورة ازدراء.

بي ن وزملاؤه( في دراستهم الثانية تحولّاً منهجياً بارزاً حين وسّعوا نطاق الملاحظة من روضة واحدة إلى  أجرى )تو
ولم يكن قصدهم الوصول إلى عينّة ممثلّة بقدر ما كان هدفهم بناء منظور قادر على الإمساك  روضتين في كل بلد،

ية والتغيير،  بخيوط المكان والسياق والزمن معاً. فجاءت الروضة الثانية لتشكّل نافذة إضافية على أسئلة الاستمرار
صوصياته الإقليمية، وآلياته، فضلاً عن ولتكشف عن طبيعة الاتجاهات التي سل كها التحولّ، وسرعته، ومنطقه، وخ

ية داخل  يق من معاينة ما إذا كانت الممارسات الموثقة تعبرّ عن أنماط متكررّة أم عن تباينات جوهر أنها مكّنت الفر
 الثقافة الواحدة.

ُنظر إلى  بي ن وزملاؤه( كل روضة من الروضات الثلاث الجديدة وفق معيار واحد، هو أن ي برنامجها اختار )تو
(. وهكذا أضافوا 50 ، ص5009التعليمي من داخلها وخارجها بوصفه يمثلّ مساراً جديداً في تعليم الطفولة المبكرة )

يفي البعيد في الجنوب  إلى موقعهم الأصلي في الصين، روضة )داغوان( في )كونمينغ( عاصمة )يوناّن( ذات الطابع الر



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  611
 

بي، موقعاً آخر في قلب )شنغهاي(، ا براز الغر لمدينة التي اشتهرت بكونها الأكثر تطوراً اقتصادياً، والأكثر جرأة في إ
يتها التقدمية والمنفتحة على العالم ) (. وقد كشف هذا التباين، حين قورن بما ورد في أشرطة 55 ، ص5009هو

يات متباينة من  ثم بما أُعيد عرضه على المشاركين أنفسهم بعد عقدين من الزمن، عن 5999الفيديو الأولى عام  مستو
ية والتغيير، وألقى الضوء على أثر العولمة في الدفع نحو التجانس، وفي الوقت ذاته على قضايا النمطية والتباين،  الاستمرار

 إذ بينّ أن السلوكيات والممارسات "النمطية" هي الأقدر على البقاء والاستمرار مقارنة بغيرها "غير النمطية".
بي ن وزملاؤ ية والتغيير في الثقافات الثلاث التي خضعت 5009ه سعى )تو ( إلى ال كشف عن آليات الاستمرار

بات متكاملة. فأعادوا أولاً تكرار دراستهم الأصلية لعام  في الروضات نفسها لتأمين  5999للبحث عبر ثلاث مقار
يين، سواء من العاملين آنذاك أو من عنصر المقارنة المباشرة. ثم قاموا ثانياً بعرض الأشرطة القديمة على المعلمّين وا لإدار

الذين تقاعدوا، ووجّهوا لهم أسئلة دقيقة عماّ بدا متغيراً وما بقي ثابتاً، مع التوقف عند الأسباب التي تفسرّ ذلك. ثم 
 روضة ثانية في كل مجتمع من المجتمعات الثلاث، بحيث تمثل كل واحدة منها اتجاهاً 5009أضافوا ثالثاً إلى دراسة 

بة المنهجية، التي تزاوج بين البعد الزمني  جديداً في مسار تعليم الطفولة المبكرة داخل ذلك البلد. وأطلقوا على هذه المقار
والبعد الثقافي عبر الاستعانة بمشاهد مصورّة، مصطلح "الإثنوغرافيا الطولية متعددة الأصوات الموجّهة بالفيديو" 

 (.55 ، ص5009)
افة لم تكن يوماً مجردّ خلفية محايدة، بل هي القوةّ التي ترُسّخ الاستمرار وتمنع الانجراف الكامل بينّ البحث أنّ الثق

وراء العولمة والعقلنة وتقلبات الاقتصاد. وأكدت الدراسة أنّ الممارسات الثقافية أبقى أثراً وأشدّ رسوخاً من أن 
يع التحديث وال ياض 551–554، ص 5009عولمة )تذيبها تصورّات الحتمية الاقتصادية أو مشار (. كما برهنت أنّ ر

الأطفال ليست مجرد فضاء للتعليم، بل مرآة للمجتمع ووعاء لقيمه، تواصل حملها إلى الأجيال وتغذيتها بها لتظل حيةّ 
 (.551، ص 5009في حياتهم اليومية )

ية بين الثق بو  افاتالخاتمة: دراسة القيم والمصالح الكامنة في مقارنة النظم التر
بية عبر الثقافات، مع تركيز ملحوظ على  تناولت الفقرة السابقة من هذا الفصل القضايا المنهجية المرتبطة بمقارنة التر
الإشكاليات الإثنوغرافية وأدوات البحث المرتبطة بها. وفي هذا القسم الختامي يصبح من المناسب التوقف عند بعض 

ثنوغرافيا باعتبارها منهجاً للبحث، وفي مقدمتها نزعتها إلى تقديم صورٍ خارج الاعتراضات الجادة التي وجُّهت إلى الإ
بي ن وزملاؤه  يخي، وهي الملاحظة التي سبقت الإشارة إليها. وقد لخصّ )تو ( عدداً من 9، ص 5999سياقها التار

 هذه الاعتراضات على النحو الآتي:

ُنظر إليه أحياناً على أنهّ منهج تعرض المنهج الإثنوغرافي في البحث والتمثيل لانتقاي دات حادة، إذ ي
يقة  ساكن لا يراعي حركة التاريخ، وأنه يقدّم تصورّات مثالية ونماذج نمطية تعُيد إنتاج الوضع القائم بطر
براز مظاهر النظام والانسجام والوظائف داخل المؤسسات، يغفل كثيراً عن  محافظة. ففي سعيه إلى إ

يها، كما ينصرف إلى الطقوس والمعتقدات وما رصد التناقضات والصراعا ت والاختلالات التي تعتر



 616       مقارنة الثقافات

يعُبرّ عن روح الجماعة، في حين يتراجع اهتمامه بتحليل الأبعاد المرتبطة بالطبقة الاجتماعية والعلاقات 
بنُى القوة.  السياسية و

افية الحديثة من حيث مدّة ( الانتباه إلى أنّ ضيق أفق كثير من البحوث الإثنوغر1، ص 5001لفت )هامرزلي 
يخي، فتهُمل الجذور والسياقات الزمنية الأوسع  العمل الميداني قد يدفعها إلى معالجة الواقع بعيون تفتقر إلى الحس التار
للمؤسسة موضوع البحث. وهنا تبرز إشكالية العينّة: كيف للباحث أن يضمن أنّ الفترة الزمنية المقتطعة التي يدرسها 

يل؟ ومن هذا الطرح ينبثق سؤال آخر حول حدود إمكان التعميم تجسّد بالفع ل أنماط الثقافة على امتدادها الطو
 ومدى مشروعيته.

بي ن وزملاؤه( عام  ّ )تو بأنّ أشرطة الفيديو التي سجلّوها، شأنها شأن غيرها من السرديات  5999أقر
وتعزلهم عن سياقاتهم الأوسع"، بحيث تبقى الإثنوغرافية، "تجمدّ الأشخاص والمؤسسات في لحظة زمنية محدّدة 

ُنيت على رؤى مشاركين من داخل الثقافة ومن خارجها، عرضة لخطر أن تبدو وكأنها  رواياتهم، على الرغم من أنّها ب
بلا زمن أو سياق. وقد أدرك الباحثون هذه المخاطر منذ البداية، فحرصوا على إدخال ما أسموه "إحساسًا بالزمن 

يخي، وضعوا بحثهم 50، ص 5999طبقة الاجتماعية" )والمكان وال ية السياق التار ( في دراستهم الأولى. ومن زاو
بوّن والآباء يواجهون سؤالاً  في الصين بعد خمس سنوات من فرض سياسة الطفل الواحد، وهي فترة كان فيها المر

بالمنهج  نفسه راعوا الخصوصية المكانية والجغرافية ملحاً حول ال كيفية المثلى لتنشئة جيل جديد ينمو من دون إخوة. و
للمدارس التي درسوها، كما أخذوا في الحسبان البعد الطبقي. أما قضايا النوع الاجتماعي فقد نوقشت بدرجة أقل 

(، بينما 595–579، ص 5999وضوحاً، مثل ما ورد حول أدوار الأمهات الأميركيات داخل المنزل وخارجه )
بي ن( وزملاؤه عام ظلّ حضور قضايا العرِق  تكرار  5009والإثنية أضعف بكثير. وكما سبقت الإشارة، أعاد )تو

يخية إلى جانب سياقاتها الثقافية. ياض الأطفال في سياقاتها التار  دراستهم الأولى وتوسيعها، بغية فهم ر
ية لتلك السياقات التي يعتبرها أبناء الثقافة أنفسهم  بي ن وزملاؤه( أنهم "حرصوا على منح الأولو وقد أوضح )تو

بة تحمل في طياتها وجهي عملة؛ فهي نقطة قوة لأنها تعكس 50، ص 5999الأجدر بالاهتمام" ) (. وهذه المقار
ا نقطة ضعف لأن هؤلاء قد يضُفون على واقعهم تقديراً صادقاً لصوت المشاركين من داخل الثقافة، ل كنها أيضً 

قراءات ذات نزعة وظيفية محافظة، ينظرون من خلالها إلى الفاعلين والمؤسسات باعتبارهم جميعاً يعملون في تناغم 
ية قد  هة بالأساس نحو تحقيق الخ ير العام. غير أنّ هذه الرؤ لصالح المجتمع ككل، وكأن الترتيبات الاجتماعية موُجَّّ

يقيا مثلاً، لو استطُلعت آراء قطاعات واسعة من البيض حول تحج ب زوايا أخرى أكثر نقداً. ففي جنوب أفر
بما جاءت إجاباتهم متشبعّة  الترتيبات الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والثقافية في عهد الفصل العنصري، لر

لاً" سلمياً للجماعات العرقية، في سياق إرث بخطاب وظيفي محافظ يرى أنّ تلك المؤسسات قد وفرّت "تطورّاً منفص
بذلك قد يفوتّ الباحثون على أنفسهم الاستماع إلى أصوات أخرى تتبنى  يخي مثقل بثلاثة قرون من الاستعمار. و تار
منظوراً نقدياً، ترى فيه أنّ البنى الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والثقافية صُممّت أساسًا لخدمة مصالح الفئات 

لمهيمنة، وأنّ العلاقات داخل المجتمع تقوم على صراع حول موارد محدودة أكثر مما تقوم على تعاون من أجل الخ ير ا
 المشترك.



 طرائق ونُهج البحث في التربية المقارنة  611
 

أؤكد هنا أنّ الباحث لا يمكنه أن يشرع في دراسة مجتمع أو ثقافة جديدة دون أن يتأثر بما يحمله من خلفيات 
ية ومعتقدات شخصية. فما يظهر له وما يسُتب عد من ملاحظاته لا يتحدد بالصدفة، بل يتشكل وفقاً لهذه المنظورات نظر

ية"، التي يرددها بعض المنهجيات الإثنوغرافية، في نظري دعوى –الكامنة. ولهذا فإنّ الدعوة إلى الملاحظة "اللا نظر
ية ) يقة التي (: "9، ص 5975زائفة. ولا أجد أفضل من الاستشهاد بما أبرزه )برغر( في كتابه طرائق الرؤ إن الطر

 نرى بها الأشياء تتأثر بما نعرفه أو بما نعتقده".
بي ن وآخرون  ، ص 5999لا يكفي أن يركزّ الباحث على ما يعتبره أبناء كل ثقافة "الأكثر أهمية"، كما ذكر )تو

ا ما (، بل يتوجّب عليه أن ينفذ أعمق من ذلك، وأن يعترف بما يختبئ وراء بحثه من مقاصد مضمرة، وخصوصً 50
بالأغراض القيمية الأشمل. وهنا يبرز سؤال جوهري: لماذا أُجري هذا البحث أصلاً؟ ما  يتصل منها بالبعد الأخلاقي و
ية  الدوافع التي حركّت الباحث نحوه؟ وما القيم التي طبعت عمله وأثرّت في نتائجه؟ ومن هذا المنطلق أستند إلى رؤ

( أنّ "المعرفة لا يمكن 597(، حيث بينّ )ص 5975والمصالح الإنسانية ))هابرماس( التي صاغها في كتابه المعرفة 
اختزالها في أداةٍ يتكيف بها الكائن مع بيئة متحولّة، ولا هي فعل عقلٍ خالصٍ ينعزل عن سياق الحياة لينغمس في 

بستمولوجيا، بل تتعلق بما سماّه "المصالح المع رفية"، وهي مصالح أوسع التأمل". فالمسألة عنده لا تقف عند حدود الإ
من أن ترُدّ إلى نزوات الأفراد أو أجندات الجماعات السياسية، إذ تشكّل في عمقها الأساس الذي تقوم عليه المعرفة 

ية لهذه المصالح: المصلحة التقنية، والمصلحة 209، ص 5975ذاتها. وقد ميزّ )هابرماس( ) ( بين ثلاثة أنماط جوهر
 ية، ولكل منها حقل معرفي يقابله.العملية، والمصلحة التحرر 

يلية  يخية التأو ينطلق منهج العلوم التار يبية التحليلية على مصلحة معرفية تقنية، و يقوم منهج العلوم التجر
ية.  من مصلحة معرفية عملية، بينما يرتكز منهج العلوم النقدية على المصلحة المعرفية التحرر

يبية ال يلية، التي يصفها أيضًا بالعلوم المنهجية للفعل أوضح )هابرماس( أنّ العلوم التجر يخية التأو تحليلية والعلوم التار
(، تسعى إلى بلوغ معرفة قانونية 250، ص 5975الاجتماعي مثل الاقتصاد وعلم الاجتماع والعلوم السياسية )

أنّ هذا الهدف، رغم  تهدف إلى ال كشف عن القوانين التي تحكم الظواهر الطبيعية. ومع ذلك، شدّد )هابرماس( على
 (:250، ص 5975أهميته، لا يحيط بكامل طبيعة المعرفة ولا يكشف عن أبعادها الإنسانية الأعمق )

ُمسك  لن تظل العلوم الاجتماعية النقدية مكتفية بهذا الحد، بل تسعى إلى تجاوز هذه الغاية لتحدّد متى ت
ية بالانتظامات الثابتة للفعل الاجتماع ي، والأهم من ذلك أن تكشف متى تُجسّد العبارات النظر

 علاقات تبعية متحجّرة بفعل الأيديولوجيا رغم أنّها قابلة، من حيث المبدأ، للتحولّ.

ية، وهو ما قد يوجهّ القارئ  ظهر في المناقشة السابقة أنّ كثيراً مما طُرح قد انبنى ضمنياً على مقولات التفاعلية الرمز
بية يلية التي تقوم على اهتمام عملي يتمحور  للاعتقاد بأنّ ميدان التر يخية التأو المقارنة يمكن أن يدُرج في إطار العلوم التار

حول فهم التفاعلات الإنسانية وتفسيرها في ضوء سياقاتها الاجتماعية والثقافية. غير أننّي أرى أنّ هذا التصنيف يظل 
بية المقارنة علماً اجتماعياً نقدياً يستند إلى قاصراً عن الإحاطة بعمق هذا الميدان، وأدافع عن تصور آخر  يعتبر التر



 611       مقارنة الثقافات

يع السلطة في المجتمعات، وما يرتبط بها  اهتمام تحرري يتجاوز مجرد التفسير العملي ليطرح أسئلة أعمق حول طبيعة توز
التي تعُاد من ثروة اقتصادية وهيمنة سياسية ورأسمال ثقافي ورمزي، فضلاً عن المكانة الاجتماعية والامتيازات 

بية المقارنة تكمن في دورها في خدمة قضايا  إنتاجها عبر النظم التعليمية. ومن هذا المنطلق فإنّ القيمة الحقيقية للتر
ين، وفي مقدمتهم  ية، وهو المجال الذي أجمع عدد من الباحثين البارز بو يز العدالة التر التنمية التعليمية وتعز

يست   ن التأثير الأبرز والأكثر رسوخاً في إسهامات هذا التخصص.(، على أنهّ ميدا5001)سترومكو
بستمولوجياً أولياً اتضح لنا أنّ الباحثين في الإثنوغرافيا يخطئون حين يتوهمون أنّ  إذا نظرنا إلى المسألة نظراً إ

ن هذا بمقدورهم مراقبة ممارسات مجتمع آخر أو ثقافته مراقبة خالصة من أي افتراضات مسبقة، ثم الانطلاق م
المراقبة العيانية لبناء استنتاجات استقرائية حول المعتقدات الكامنة، أو الأنماط المنظمة، أو الآليات المولدّة للمعنى 
التي يظُن أنّها تقف وراء تلك الممارسات. فمثل هذا التصورّ يبدو في جوهره ساذجاً، لأنّ النظر والعمل لا ينفصلان 

ية التي تشكّل  يته. وإذا أخذنا بجدية ما طرحه )هابرماس( من أنّ عن الأطر النظر ية رؤ وعي الباحث وتوجهّ زاو
ُنتجَ في فراغ، بل تتأسس دوماً على مصالح معرفية وقيمية وأخلاقية، فإنّ مسؤولية الباحث  المعرفة ليست محايدة ولا ت

ى عمله، وأن يسائل نفسه: ما الذي في العلوم الاجتماعية تقتضي منه أن يتوقف عند الغايات والدوافع التي تهيمن عل
يدفعني لإجراء هذا البحث؟ ما القيم التي أستند إليها؟ وما المصالح التي أترجمها في صياغة أسئلتي وفي تفسير نتائجي؟ 
بية المقارنة تبلغ ذروتها الأخلاقية والمنهجية حين ينطلق الباحث منذ اللحظة الأولى  ومن هذا المنظور أرى أنّ التر

ل مشروعه من وعي نقدي بالمحاور التي يتوزع على أساسها التعليم وغيره من الخ يرات الاجتماعية، فيقوم لتشكي
يعها. وعند هذه النقطة يتضح كيف  يكشف عن أشكال التفاوت في توز بتفكيك موضوع دراسته على هذه المحاور، و

ية مع ما خلص إليه )برنستاين  ية تمثل  ( من أنّ 599–599، ص 5971تلتقي هذه الرؤ المصلحة المعرفية التحرر
بستمولوجية لفهم )هابرماس( للنقد، إذ تجعل البحث الاجتماعي النقدي أداة لا لمجرد الوصف أو  الركيزة الإ
التفسير، بل لفضح علاقات التبعية الجامدة التي تبدو وكأنها حتميات لا تقبل التغيير، مع أنّها في حقيقتها قابلة 

ُبنى على هذا الأساس، مسعى يتجاوز حدود التحليل الأكاديمي ليصبح للتحولّ. وتغدو الم قارنة عبر الثقافات، حين ت
يع الثروة والفرص والمكانة  مشروعاً موجّهاً نحو العدالة التعليمية، ساعياً إلى تفكيك بنُى السلطة التي تتحكم في توز

بوي.الاجتماعية، وإلى الدفع باتجاه أنماط أوسع من المساواة والإن  صاف في الميدان التر



  




